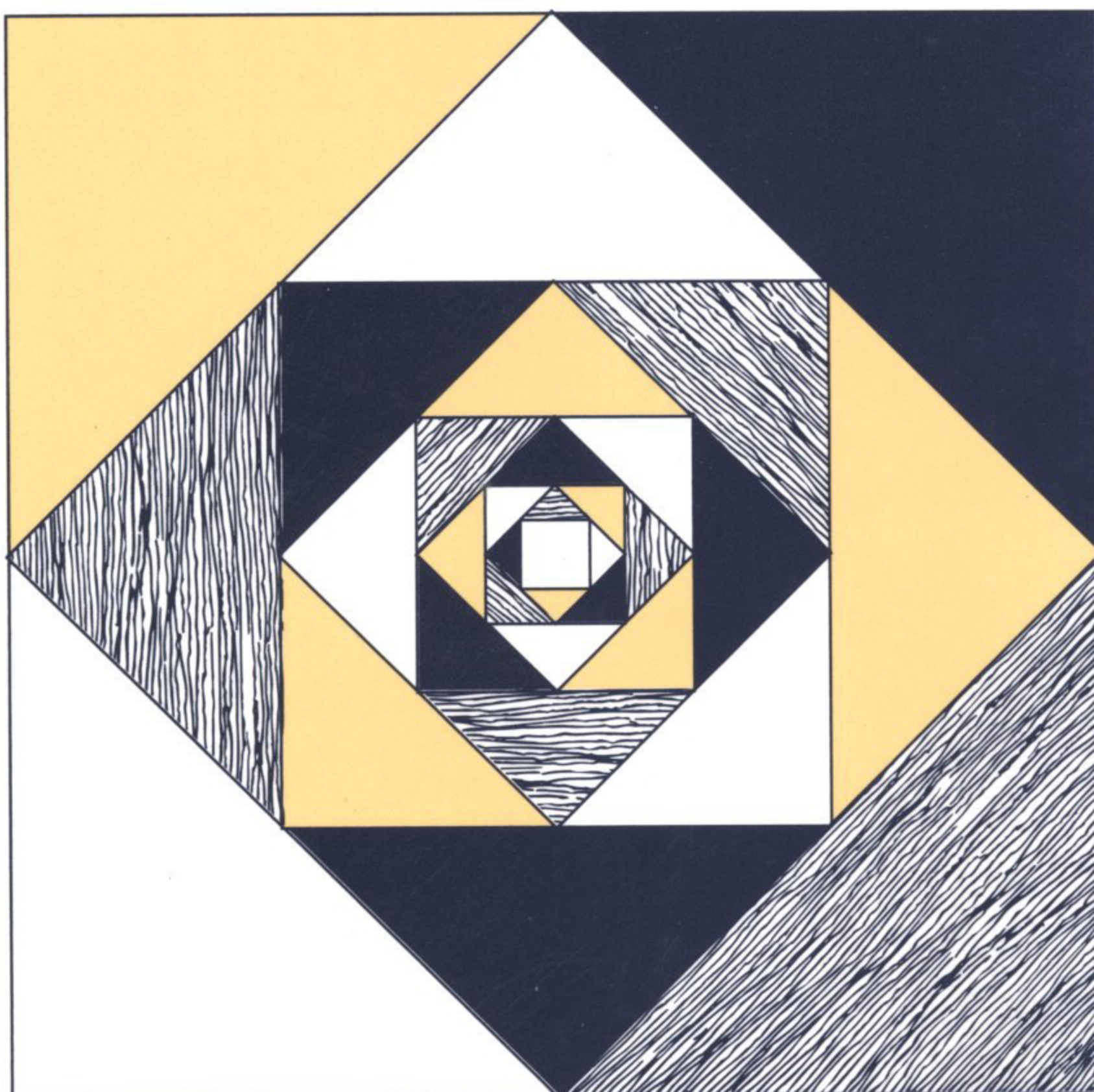


فَلْسِفَةٌ

د . مَهْدِي فَضْل اللَّه

بِدَائِثُ التَّفْلِسُفِ الْإِنْسَانِيِّ  
الْفَلَسَفَةُ ظَهَرَتْ فِي الشَّرْقِ



# بدایاتِ الفالسُّفِیْفِ الْإِنْسَانِی

## الفَلَسْفَةُ ظَهَرَتْ فِی الشَّرْقِ

د. مَهْمُودِی فَضِیْلُ اللَّه

أَسْتَاذُ الْمَنْطَقِ وَمَنْهَجِيَّةِ الْبَحْثِ الْعَالَمِيِّ  
كُلِّيَّةِ الْآدَابِ - قِسْمِ الْفَلَسْفَةِ  
الجَامِعَةِ الْلَّبَنَانِيَّةِ

شبكة كتب الشيعة



دَارُ الطَّلَیْعَةِ لِلطبَّاعَةِ وَالنَّشْرِ  
بَيْرُوت

بَرَائَاتُ الْفَلِسْفِ الْإِنْسَانِيِّ  
النَّاسَكَةُ ظَهَرَتْ فِي الشَّرْقِ

جميع حقوق الطبع محفوظة  
لدار الطليعة للطباعة والنشر  
بيروت - لبنان  
ص.ب: ١١١٨١٣  
تلفون: ٣٠٩٤٧٠ / ٣١٤٦٥٩

الطبعة الأولى  
اذار (مارس) ١٩٩٤

# الإهداء

---

إلى كل من يبحث عن الحقيقة وينشد لها  
بروح من المعبة الخالصة  
البعيدة عن كل مغalaة . . .

وإلى براءة الأطفال في ولدي «علي»، ولماذاته  
المتسائلة عن كل شيء يراه، فتُوقعُ  
المرء في الإحراج . . .

م . ف

## تصدير

(١)

لعلنا لا نعدو الواقع، إذا ما قلنا، إن اختلاف الناس فيما بينهم، إنما يعود إلى اختلافهم حول الحقيقة أو حقائق الأمور. فكل إنسان، منها كان فكره أو كانت صنعته، سواء كان فرداً عادياً، أو عالماً، - عالماً نظرياً أو دينياً، أو فيلسوفاً، أو لغويًّا، أو محاميًّا، أو قاضيًّا، أو طبيباً، أو مهندساً، أو سياسياً، أو تاجراً، أو مزارعاً... الخ، يرى أو بالأحرى، يتوجه بأن ما يقوله، أو يقرره، أو يفعله، هو الحقيقة بعينها، وأن الحق إلى جانبه، ولا سيما الباحثين في مجال العلوم الدينية والفلسفية. حتى إن أصحاب المذهب الفكري الواحد والعقيدة الواحدة، قد يختلفون فيما بينهم حول المسألة الواحدة. فقد اختلف أهل الكلام مثلاً، حول مسألة حرية الله والإنسان أو الجبر والاختيار. بعض المعتزلة، مثل، وأصل بن عطاء الغزال وأتباعه، قالوا بقدرة الإنسان على خلق أفعاله؛ لأنَّه لا يجوز بنظرهم أن يسأل الإنسان في الآخرة عن أعمال لم يكن حراً في إتيانها. كما قالوا بقدرة الله المطلقة على إتيان ما يريد من أفعاله، ولكنه لا يفعل الأفعال القبيحة أو المستهجنة. أما البعض الآخر من المعتزلة، مثل، لإبراهيم بن سيار النظام، فقد قالوا بقدرة الإنسان على خلق أفعاله كافة، ولكنهم لم يسلمو بقدرة الله على خلق الشرور والمعاصي، لأن هذه الأفعال مما لا يليق به.

وقد ذكر عبد القادر البغدادي في كتابه الفرق بين الفرق، الثتين وعشرين فرقة من الاعتزال، كل فرقة تكفر سائر الفرق، بالرغم من اتفاق معظم أهل الاعتزال على الأصول الفكرية الأساسية الخمسة. أما سائر المتكلمين، كالجهمية،

فقد ذهبت مذهبًا مغايراً للمعتزلة، ولم تقر للإنسان بحرية إرادته في خلق الأفعال؛ وإنما رأت أن الإنسان مجرد على أفعاله، ليس له فيها أدلة حرية أو اختيار؛ وهي من فعل الله، ونسبتها للإنسان إنما هي من قبيل المجاز لا أكثر ولا أقل، كما هو الحال بالنسبة إلى نسبة الأفعال إلى الجهاد، والنبات، وغيرها، كالقول: أقبل الليل، وضحك السهل، وأثمرت الشجرة... الخ.

وفي حين كان أهل المعتزلة ينادون تماماً موقف الجهمية، نرى أن الأشعرية وقفت موقفاً وسطاً بين أهل الاعتزال والجهمية. فقد ميز أبو الحسن الأشعري بين الفعل الإنساني والإرادة الإنسانية، أو بالأحرى، بين الإرادة وبين الفعل الناتج عنها واللاحق بها. فإذا أراد الإنسان شيئاً ما، حرق رغبته بفعل مناسب لذلك، يخلقه الله؛ وبهذا يكون الفعل الحقيقي لله، وليس للإنسان منه إلا الكسب، أو النية، أو الرغبة في خلقه.

وفي الوقت الراهن، لا تزال مشكلة الحرية، والإرادة الإنسانية، تتحل حِيزاً مرموقاً في مباحث المفكرين وال فلاسفة، ولا سيما الوجوديين، والماركسيين، والفنانين، والدينيين... الخ. وما زال السؤال حول حرية الإنسان أو عدم حريته، مطروحاً، وإن كان بصور مختلفة. فهل هو حرٌ في وجوده، وفي اختيار وجوده، وفي جبيه إلى هذا العالم، وذهابه منه؟ وهل هو حرٌ حقيقة فيها ي يريده ويقوم به من أعمال أو أفعال؟ وهل حريته لا تتأثر بتكوينه التربوي، والنفسى، والعقلى، وتركيبه الخلقي أو الجساني، ومحيطة الذي يعيش فيه؟ كما أن الخلاف قائم أيضاً على قدم وساق بين العلماء وال فلاسفة، وبين العلماء أنفسهم، وال فلاسفة أنفسهم، حول مفهوم السعادة، وطبيعتها، وكيفية بلوغها أو تحقيقها. فليس هناك من اتفاق سواه بين الفلاسفة، أو العلماء، حول طبيعة السعادة أو بلوغها. فالبعض، يرى أن السعادة الفردية تتحقق عن طريق العلم والعمل. والبعض الآخر، يرى أنها تتحقق عن طريق الحصول على جميع اللذات التي ترغب فيها النفس الإنسانية. والبعض الثالث، يرى أنها تتم حال سيطرة النفس على قوى الجسم المادي والتحكم فيها. كما أن البعض يرى أنها تتم في هذه الحياة الدنيا؛ في حين أن العقidiين الدينيين، يرون أنها تتم حقيقة في الدار الآخرة بعد

الانتقال من هذه الدنيا، ومحوزها بعض الناس دون البعض الآخر، وذلك إذا ما قاموا بالواجبات الدينية المترتبة عليهم في حياتهم الأرضية.

ثم إن الخلاف ما زال قائماً بين المفكرين، والفلسفه، والفقهاء، حول أهمية المنطق وتعلمها أو اكتسابه. فإذا كان الكندي، والفارابي، وابن سينا، والغزالى، وابن رشد، وغيرهم، يشجعون على دراسة المنطق، ويعتبرونه المدخل الطبيعي للدراسة الفلسفه؛ فإن الإمام الشافعى، وابن تيمية، وابن القيم الجوزية، والشهرزوري، وابن الصلاح، والسيوطى، وغيرهم، اشتهروا بعذواتهم للمنطق وللمشتغلين فيه، ويقول بعضهم: إن دراسة الفلسفه شر، والمنطق هو المدخل إلى دراسة الفلسفه، فمدخل الشر شر، والواجب شرعاً هو عدم الاشتغال به والابتعاد عنه. وفي العصر الحديث، نرى أن المسألة ما زالت خلافية بين المفكرين المسلمين، سواء منهم إصلاحيين أو التجدديين...

فضلاً عن أن بعض الفلاسفه، كهرقلطيض، وهيل Hegel، مثلاً، ينكر أصلًا كل حقيقة ثابتة مستقرة. وأفلاطون الفيلسوف اليوناني المعروف، يرى أن معظم الناس لا يعرفون شيئاً، وهم كالعميان، في حين أن الفيلسوف وحده، هو الإنسان الوعي المفكر، الذي يعرف الحقيقة ويدرك ماهية الأشياء.

والواقع أن كل رأي، أو كل عمل، يمكن الدفاع عنه كما يمكن توجيه النقد إليه. فنحن يمكن أن نتلمس العناصر الإيجابية في العمل الأدبي، أو الفني، أو السياسي، أو العلمي، أو الفكري، دون غيرها، كما يمكن أن نتلمس فيه العناصر السلبية ولا شيء غير ذلك. ولذا، يرى البعض أن المعقول لا يمكن أن يكتشف لنا دون أن يولد في الوقت نفسه، ضده، وهو: اللامعقول. وقد يُظن بالفلسفه أن الشيء الواحد لا يمكن أن ينبع بالصحة والخطأ في الزمن الواحد. ثم تبين أن حقيقة بعينها قد تكون ثابتة البرهان في مجال ما، وغير ثابتة في مجال آخر. ولعل خير الأمثلة على ذلك، هو: الجاذبية. ففي كل الأمور التي تخضع لقانون الجاذبية، نرى أن الجاذبية ثابتة البرهان في نتائجها، مما لا يدع مجالاً للشك في صوابها أو صحتها. ولكن الجاذبية تصبح عدية الجدوى ولا فاعلية لها، وذلك في كل الأمور التي لا تخضع عادة لقانونها. وعلى هذا، فإذا كانت

الجاذبية حقيقة ثابتة لا شك فيها في مجال معين، فهي لا تعدو كونها وهماً في مجال آخر.

وإذن، فالصحة والخطأ، قد لا يكونان أمنين متناقضين في الشيء الواحد أو الأمر الواحد، إذا لم تتوفر شروط معينة معلومة. والإنسان كما يحمل في ثيابه بذرة الحياة، فإنه يحمل في ذاته بذرة الموت. وخلاياه دائمةً في تجدد وصراع بين الحياة والموت؛ خلايا تموت وأخرى تولد. وإذا قررنا أو قلنا، بأن الماء هو الذي يحمل السفينة؛ وقال غيرنا، بأن الذي يحمل السفينة، هو مجموعة القوانين الفيزيائية والكيميائية، التي تربط ما بين جزيئات الماء؛ فإن كلاماً من القولين صحيح؛ لأنه إذا توقفت القوانين الفيزيائية والكيميائية، التي تربط ما بين ذرات الماء، عن العمل، فإن وجود الماء يتعدم أصلاً، وبالتالي، فإن السفينة لا تطفو. وإذا قلنا، إن الحرارة إذا بلغت درجة المثلث، على مستوى سطح البحر، فإن الماء يغلي؛ وقال غيرنا، إن هذا الحكم غير صحيح، إذا ما كان على ارتفاع ثلاثة آلاف متر أو أكثر عن سطح البحر، فإن كلاماً من القولين صحيح.

ثم إن النظر إلى الشيء الواحد، قد يتفاوت في طبيعته ما بين المخلوقات العليا والمخلوقات الدنيا أو السفل. فالحيوان الذي يذبح من قبل الإنسان، سواء لحاجته إلى الغذاء، أو لأمر آخر، لا يعرف شيئاً عن السبب أو العلة التي دفعت الإنسان إلى ذبحه؛ كما قد يتفاوت، - هذا النظر -، ما بين المخلوقات العالمة والأخرى الجاهلة. وقد يرى بعض الناس في حال إصابة إنسان ما برخصاصة طائشة قاتلة، نوعاً من القضاء والقدر، أو الصدفة، في حين أن هذا قد يكون خطأً، وغير ذلك، بالنسبة إلى علم الله.

وإذن، فالأجدر بنا، أن نكتف عن التهاب المطلق والبحث عن الحقيقة المطلقة، ولنتقتصر بحوثنا على محاولة معرفة كل ما يتعلق بحياتنا وبالامور القابلة للفهم، دون تجاوز ذلك، إلى الغوص في الالاهيات، والبحث في حقائق الأشياء التي لا تتبدل ولا تتغير. واستخدام منهج الرياضيات أو الهندسة في البحث في موضوعات الفلسفة، إنما هو محاولة عقيدة، لا يمكن أن تؤدي إلى غاية مفيدة أو نتيجة يقينية. والحال في ذلك، يكون كحال الذي يبني قصوراً من الرمال.

وإذا كان بعض الفلسفه، كسقراط، وأفلاطون، وأرسسطو، وديكارت، يرون أن المعرفة الصحيحة، هي المعرفة التي تتعدى ظواهر الأشياء إلى معرفة حقائق الأمور أو الأشياء في ذاتها؛ وإذا كان هيغل، - بالرغم من اعتقاده بصيرونة الأشياء، وبالتالي بصيرونة المعرفة تبعاً لذلك -، لا يرى رأي كانت بأن معرفة الأشياء في ذاتها، ممتنعة على الإدراك؛ ويرى أن معرفة شيء من جميع جوانبه، سواء منها الظاهري أو الباطني، أمر عكش، لأن الكون كله يمكن تعقله، ولا فرق بين العقل والواقع؛ فالواقع هو الفكر، والفكر هو الواقع؛ فإن بعض الفلاسفة الآخرين، يرون النقيس. فأوغست كونت يرفض فكرة المطلق رفضاً باتاً، ويؤكد بذلك من ذلك، على الطابع النسيي للمعرفة. وكارل ماركس لا يأبه بتفسير الوجود، وإنما يهتم بهفهم الوجود والتاريخ، ومعرفة القوانين التي يخضع لها تطور التاريخ لتغيير الواقع المتساوي. و كانت يرى أن المعرفة الإنسانية، سواء منها الحسية أو العقلية، لا تتعدى ظواهر الأشياء، لأنها لا يمكن إدراك حقائق الأشياء أو الأشياء في ذاتها *En Soi*؛ ومن هنا فإن العقل عاجز عن معرفة النفس الإنسانية، وإثبات وجود الله... الخ. وابن سينا يقول: «إن ما لا يناله الحس بجوهره، ففرض وجوده محال».

وإذا كان بعض الفلسفه أو الناس، يدعون بأن التعميم ومعرفة المطلق هو من عمل الفلسفه، فإن البعض الآخر، ينفي ذلك، ولا ينظر إلى الفلسفه على أنها بناء فكري متكامل، أو مذهب عقلي شامل، يفسر كل شيء، وإنما يرى أن الفلسفه مجرد تساؤل واستفهام، وهي نابعة من الدهشة الحاصلة إزاء الكون والحياة. وهكذا، نرى ثورة بيرغسون Bergson على كل المذاهب الفلسفية التي تتجذر في الحقيقة، وتقييد البحث في الأشياء، في بناء من الأفكار. وكذلك، دعوه إلى عدم التقيد بأساليب العلم الواقعي المقررة، لأنه كان يراها أضيق من أن تتسع لكل الحقائق<sup>(١)</sup>. وما هو كيركفارد الفيلسوف الوجوبي الدانماركي، يصرح قائلاً: إن فيلسوف المذهب هو أشبه ما يكون برجل ابتنى لنفسه قصراً شاملاً، ولكنه ظلل يسكن كونحاً حانياً إلى جواره... .

---

(١) (عن) هيكل، محمد حسين، الإيمان والمعرفة والفلسفه، ص ١٢.

(٢)

وهكذا، نلاحظ تضارب الآراء والأفكار بالنسبة إلى المعرفة أو الحقيقة، وكذلك تعدد وتباعي الوسائل التي تبحث عن الحقيقة، من حواس، وعقل، وحدس... الخ وبالتالي، تباين المذاهب الفكرية المختلفة في نظرتها إلى المعرفة.

فالفلسفه الحسيون مثلاً، ينظرون إلى المعرفة بمنظار مختلف عن الفلسفه العقلانيين. والفلسفه التجريبيون، فضلاً عن الفلسفه العقلانيين، يختلفون في نظرتهم إلى المعرفة، عن الفلسفه الحسيين، والإشراقيين الصوفيين، والعقidiين الدينين، الذين يرفضون المعارف المتأتية عن طريق الحواس أو العقل فقط؛ ويرون أن وسيلة الإدراك الحقيقي هي الحدس أو النور الإلهي الذي يقذفه الله في صدر من يشاء من عباده. فالغزالي مثلاً، في كتابه المنقد من الضلال، يقول:

«فأقبلت بجد بلغ أتمال في المحسوسات والضروريات، وأنظر: هل يمكنني أن أشكك نفسي فيها... فقلت: قد بطلت الثقة بالمحسوسات فلعله لا ثقة بالعقليات... فقالت المحسوسات: بم تأمن أن تكون ثقتك بالعقليات كثفك بالمحسوسات، وقد كنت واثقاً بي، فجاء حاكم العقل فكذبني، ولو لا حاكم العقل لكنت تستمر على تصديقي؟ فلعل وراء إدراك العقل، حاكماً آخر، إذا تمبل، كذب العقل في حكمه... ولعل تلك الحالة ما يدعى الصوفية أنها حالتهم، إذ يزعمون أنهم يشاهدون في أحواهم التي لهم - إذا غاصوا في أنفسهم وغابوا عن حواسهم - أحوالاً لا توافق المقولات. (وقد) علمت يقيناً أن الصوفية: هم السالكون لطريق الله تعالى خاصة، وأن سيرتهم: أحسن السير، وطريقهم: أصوب الطرق، وأخلاقهم: أزكي الأخلاق. بل لو جمع عقل العقلاة، وحكمة الحكماء، وعلم الواقعين على اسرار الشرع من العلماء، ليغيروا شيئاً من سيرهم، وأخلاقهم، وبدلوا بما هو خير منه، لم يجدوا إليه سبيلاً، فإن جميع حركاتهم وسكناتهم، في ظاهرهم وباطنهم، مقتبسة من نور مشكاة النبوة، وليس وراء نور النبوة على وجه الأرض نور يستضاء به»<sup>(١)</sup>.

(١) تحقيق عبد الحليم محمود، مصر، ص ٩٦ - ٩٧ - ١٤٥.

ومحيي الدين بن عربي يقول في كتابه الفتوحات المكية: «إن العلم الصحيح لا يعطيه الفكر، ولا ما قررته العقلاة من حيث أفكارهم... إنما هو ما يقدنه الله في قلب العالم. وهو نور إلهي يختص الله به من شاء من عباده... وَمَنْ لَا كُشِّفَ لَهُ لَا عِلْمَ لَهُ... وَاعْلَمُ أَنَّ الْعِلْمَوْنَاتِ مُخْتَلِفَةٌ لِأَنْفُسِهَا. وَإِنَّ الْإِدْرَاكَاتِ الَّتِي تَدْرِكُ بَهَا الْعِلْمَوْنَاتِ مُخْتَلِفَةٌ أَيْضًا لِأَنْفُسِهَا، كَالْعِلْمَوْنَاتِ؛ وَلَكِنَّ (هَذَا الْخِتَّالُ) مِنْ حِيثِ أَنْفُسِهَا وَذُوَاتِهَا، لَا مِنْ حِيثِ كُوْنُهَا إِدْرَاكَاتٍ، وَإِنْ كَانَتْ مَسَأَلَةً خِلَافٌ عِنْدَ أَرْبَابِ النَّظَرِ. وَقَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ حَقِيقَةٍ، مَا يُجُوزُ أَنْ يُعْلَمُ، إِدْرَاكًا خَاصًا، عَادَةً لَا حَقِيقَةً... وَجَعَلَ الْمَدْرِكَ بِهَذِهِ الْإِدْرَاكَاتِ، هَذِهِ الْمَدْرَكَاتِ، عَيْنًا وَاحِدَةً. وَهِيَ (أَعْنِي الْمَدْرِكَاتِ) سَتَةُ أَشْيَاءٍ: سَمْعٌ وَبَصَرٌ وَشَمٌ وَلَسْنٌ وَطَعْنٌ وَعَقْلٌ، وَإِدْرَاكٌ جَيِّعَهَا لِلْأَشْيَاءِ، مَا عَادَ الْعُقْلُ، ضَرُورِيٌّ. وَلَكِنَّ الْأَشْيَاءِ الَّتِي ارْتَبَطَتْ بِهَا عَادَةً، لَا تَخْطُىءُ أَبَدًا. وَقَدْ غَلَطَ فِي هَذَا جَمَاعَةُ مِنَ الْعُقْلَاءِ وَنَسَبُوا الغَلَطَ لِلْحَسْنِ. وَلَيْسَ كَذَلِكَ. وَإِنَّ الغَلَطَ لِلْحَاكمِ. وَأَمَّا إِدْرَاكُ الْعُقْلِ الْمَعْقُولَاتِ فَهُوَ عَلَى قَسْمَيْنِ: مِنْهُ مَا هُوَ ضَرُورِيٌّ، مِثْلُ سَائرِ الْإِدْرَاكَاتِ؛ وَمِنْهُ مَا لَيْسَ بِضَرُورِيٍّ، بَلْ يَفْتَرُ فِي عِلْمِهِ إِلَى أَدْوَاتِ سَتِّ، مِنْهَا الْحَوَاسِ الْخَمْسِ الَّتِي ذَكَرْنَا، وَمِنْهَا الْقُوَّةُ وَالْمَفْكَرَةُ. وَلَا يَخْلُو مَعْلُومٌ يَصْحُّ أَنْ يَعْلَمَهُ مَخْلُوقٌ، (مِنْ) أَنْ يَكُونَ مَدْرِكًا بِأَحَدٍ هَذِهِ الْإِدْرَاكَاتِ. وَإِنَّا قَلَنَا: إِنْ جَمَاعَةُ غَلَطِ فِي إِدْرَاكِ الْحَوَاسِ، فَنَسَبَتْ إِلَيْهَا الْأَغْلَبَيْتُ، وَذَلِكَ أَنَّهُمْ رَأُوا إِذَا كَانُوا فِي سَفِينَةٍ تَجْرِي بِهِمْ مَعَ السَّاحِلِ، رَأُوا السَّاحِلَ يَجْرِي بِجَرِي السَّفِينَةِ. فَقَدْ أَعْطَاهُمُ الْبَصَرُ مَا لَيْسَ بِحَقِيقَةٍ وَلَا مَعْلُومٌ أَصْلًا. فَإِنَّهُمْ عَالَمُونَ عَلَيْهَا ضَرُورِيًّا أَنْ السَّاحِلَ لَمْ يَتَحْرُكْ مِنْ مَكَانِهِ، وَلَا يَقْدِرُونَ عَلَى إِنْكَارِ مَا شَاهَدُوهُ مِنَ التَّحْرُكِ. وَكَذَلِكَ إِذَا طَعَمُوا سَكَرًا أَوْ عَسَلًا فَوَجَدُوهُ مَرًّا، وَهُوَ حَلُوٌ. فَعَلِمُوا ضَرُورَةً أَنَّ حَاسَةَ الطَّعْمِ غَلَطَتْ عَنْهُمْ، وَنَقَلَتْ مَا لَيْسَ بِصَحِيفٍ. وَالْأَمْرُ عِنْدَنَا لَيْسَ كَذَلِكَ. وَلَكِنَّ الْقَصُورَ وَالْغَلَطَ وَقَعَ مِنْ «الْحَاكمِ» الَّذِي هُوَ الْعُقْلُ، لَا مِنَ الْحَوَاسِ. فَإِنَّ الْحَوَاسِ إِدْرَاكَهَا، لَمْ يَعْطِيهِ حَقِيقَتَهَا، ضَرُورِيٌّ. كَمَا أَنَّ الْعُقْلَ فِيهَا يَدْرِكُهُ بِالضَّرُورَةِ، لَا يَخْطُىءُ، وَفِيهَا يَدْرِكُهُ بِالْحَوَاسِ أَوْ بِالْفَكْرِ قَدْ يَغْلُطُ. فَإِنَّ غَلَطَ حَسْنٌ قَطُّ. وَلَا مَا هُوَ إِدْرَاكٌ ضَرُورِيٌّ. فَلَا شَكَ أَنَّ الْحَسْنَ رَأَى تَحْرِكًا بِلَا شَكٍ؛ وَطَعْمٌ مَرًّا بِلَا شَكٍ.

فأدرك البصر التحرك بذاته، وأدرك الطعم المراة بذاته. وجاء عقل فحكم أن الساحل متحرك وأن السكر مر. وجاء عقل آخر، وقال: إن الخلط الصفراوي قام بمحل قوة الطعم، فأدرك المراة، وحال ذلك الخلط بين قوة الطعم وبين السكر. فإذاً، فيما ذاق الطعم إلا مراة الصفراء. فقد أجمع العقلان من الشخصين على أنه أدرك المراة بلا شك. وانختلف العقلان فيما هو المدرك. فبان أن العقل غلط لا الحس. فلا ينسب الغلط أبداً، في الحقيقة، إلا للحاكم لا للشاهد... فإذا تقرر هذا وعرفت كيف رتب الله المدركات والإدراكات، وأن ذلك الارتباط أمر عادي، فاعلم أن لله عباداً آخرين خرق لهم العادة في إدراكمهم العلوم. فمنهم من جعل الله له إدراك ما يدرك بجميع القوى، من المقولات والمحسوسات، بقوة البصر خاصة، وآخر بقوة السمع. وهكذا بجميع القوى... وإنما قلنا قد تدرك العلوم بغير قواها المعتادة... فينظر صاحب الفراسة في الشخص، فيعلم ما يكون منه أو ما خطط له في باطنها أو ما فعل... وإنما جثنا بهذا كله، تائياً لما نريد أن ننسبه إلى أهل الله، من الآباء والأولى، فيما يدركونه من العلوم على غير الطرق المعتادة<sup>(١)</sup>.

وها هو رينيه ديكارت (١٥٩٦ - ١٦٥٠) الفيلسوف الفرنسي، الذي يطلق عليه اسم: «أبو الفلسفة الحديثة»، يرى أن الله ضامن صدق كل الحقائق على اختلافها وتتنوعها؛ وهو يهب العقل الإنساني الحقائق البديهية الأولى، التي تتميز بالوضوح والبساطة، والتي هي الأساس التي تبني عليها العلوم الإنسانية. وأن الخطأ في الأحكام ليس فاقداً فقط على الحواس الظاهرة، بل يتتجاوزها إلى الحواس الباطنة أيضاً. وإن جميع النتائج التي تستنبط من مبدأ ليس بدليلاً يمكن أن تكون بدائية منها يمكن الاستنباط من حيث صورته صحيحةً. ويترتب على هذا، أن جميع الاستدلالات التي أقاموها - أي الفلسفه - على مثل تلك المبادئ، لم تستطع أن تؤديهم إلى المعرفة اليقينية... وقد ثبتت في حالات كثيرة جداً خطأء في الحكم أساسها الحواس الظاهرة. وليس الخطأ بقاصر على الأحكام المبنية على الحواس الظاهرة وحدها، بل يتجاوزها إلى الأحكام المبنية على

---

(١) القاهرة، ١٩٧٤، السفر الثالث، ١٩/٣١٢ - ٣١٣، ٢٠/٣٣٥.

المواس الباطنية أيضاً، فقد أنبأني أناس بُررت لهم ساق أو ذراع، أنهم ما زالوا يحسون الألم في جزء البدن المبتور، وهي حالة حللتني على القول بأنني لا أستطيع اليقين بأن عضواً معيناً في جسمي مصاب بشيء، حتى وإن أحسست فيه الألم<sup>(١)</sup>.

إن الفلسفه الحسين وبعض الفلاسفة العقلانيين، ينكرون كل شيء خارج هذا العالم الحسي أو المادي. ولهذا، فهم يرفضون التسليم بوجود الله، لأنهم بنظرهم لا يوجد برهان حسي واحد على وجوده. وهم يذهبون إلى الادعاء بأن الإنسان هو القوة العليا في الكون، وهو قادر على إجراء التعديل أو التغيير فيه. أما الفلسفه العقديون الدينيون، فيرون عكس ما يرى الفلسفه الماديون قائلين: إن الله موجود، والدليل على وجوده، وجود الكون وما يتظمه من قوانين دقيقة، فضلاً عن وجود الإنسان نفسه وعجب تركيبه. وإن الإنسان لا يمكن أن يكون مبدأ الكون أو أعلى الكائنات أو القوانين؛ لأن القانون الأعلى هو القانون الذي لا يحتاج في وجوده لقانون آخر، والذي حياته وجوده مرهونان بيارادته هو لا بيارادة غيره.

إذا كان بعض الفلاسفة العقلانيين يزعمون بأن الإنسان هو أعلى ما في الكون من موجودات، وهو لا يحتاج إلى غيره؛ وأن إمكانية معرفته بالحقائق القصوى للأشياء، أمر قائم ذاتياً؛ وإذا كان لا يزال مقصراً في بلوغ ذلك، فلا شك في أن علمه يزداد كل يوم، وليس ما يمنع عليه معرفة كل شيء يريده أو يبحث عنه في يوم من الأيام، حتى تصل معرفته إلى مرتبة الكمال؛ وأن الحاجة إلى وجود الله تن煞اً عن الحاجة إلى تفسير أو معرفة ما غامض عن الأذهان، فإذا عرف العقل كل ما هو غامض في هذا الكون، انتفط الحاجة إلى الله؛ فإن الفلسفه الإيمانية يجيبون بأن الإنسان عبارة عن مخلوق ناقص وحدود القدرة؛ لأنه ليس العلة أو السبب في وجود نفسه، ولا يستطيع مباشرة الخلق؛ ولذا، لا بد من خالق هو: الله؛ وأن النفس الإنسانية هبة من الله، لأن قوانين الجسم المادي لا تفسر كيفية وجودها أو اتحادها بالبدن، ولا كيفية حصول الموت.

---

(١) مقال عن النرجي، ترجمة محمود محمد الخضرى، ط٢، القاهرة، ص ١٨.

وإذا كان بعض الفلاسفة يعتقدون بأن مذاهبهم تعبّر أصدقّ تعبير عن الحقيقة المطلقة، فإن العلماء يقررون بأن الحقيقة المطلقة لا وجود لها. وإذا كان فلاسفة الإيمانيون، والإشراقيون، يتحدثون عن حقائق دينية، مصدرها الروحى، فإن العلماء يرفضون ذلك، ويتحدثون عن حقائق علمية مصدرها العقل، وأساسها التجربة.

وإذا كان البحث عن الحقيقة يتجلّ في مظاهر نشاطات العقل المختلفة، ووجوهاً يتعدد بتنوع مجالات العلم المتعددة، فمما لا شك فيه، أن هذا يعهد المشكّلة أكثر، وبجعل إمكانية البحث في المعرفة، أو عن الحقيقة، والوصول إلى نتائج محددة وثابتة، أمراً مستحيلاً. فالرغم من تقدّم وتطور العلوم المختلفة، فإن العلماء يتفقون حتى اليوم، ولا سيما في العلوم الإنسانية، كعلم التاريخ، والنفس، والأخلاق، والاجتماع، والبيولوجيا، والطب... الخ موقف الشك والخنر من إمكانية إطلاق الأحكام العامة أو تعميم النتائج المتحقّقة. وهذا، فلا أحد يسلم اليوم، بكل آراء أو نظريات سigmوند فرويد، العالم النفسي النماوي المعروف، الذي يقول عنه كولن ولسن: «دراساته تمثيلية، وأسلوبه تمثيلـي... (فقد قام) بدراسات تحليلية نفسانية سخيفة لعدد من العباقة، مثل: ليونارد، ودوستوفسكي... وكان مدفوعاً في ذلك بفكرة تحدي عظمة الرجال وتحطيم آمجادهم... من يقرأ فرويد يظن أنه أمام زاعم لنفسه العظمة واللا زلل»<sup>(١)</sup>. كما أن لا أحد يأخذ ما يقوله بونغ، أو أدلر... الخ على أنه يمثل الحقيقة كلها، بالنسبة إلى حقائق النفس الإنسانية. والعلماء سواء منهم، علماء النفس أو غيرهم، لم يستطعوا حتى اليوم، تفسير ما يسمى بالتخاطر: *التباتي*, *Télépathie*, أو المعرفة المباشرة التي لا دخل للعقل أو الحواس فيها؛ وكذلك كل الظواهر التي تدخل في نطاق ما يسمى بالبارابسيكولوجي *Parapsychologie*. كما أنه لا أحد يعرف حتى اليوم، حقيقة الإنسان، ولا سيما الجانب الروحى منه. فما هي العوامل التي تقرر مثلاً الفرح أو الترح

(١) كولن ولسن، *أصول الدفاع النفسي* (ترجمة ي. شرورو)، بيروت، دار الأدب، ١٩٦٦، ص ٢٧٦.

عنه؟ وكيف يتم الضحك أو البكاء؟ وكيف يكون الضحك باعتراف العلماء الأطباء اليوم، الوسيلة الناجعة للقضاء على بعض الأمراض المستعصية، دون استطاعتهم تفسير ذلك؟ وكيف تؤثر الإرادة في الجسم المادي، وإلى أي مدى؟ وما هي هذه الإرادة؟ وما هي طبيعة العلاقة بين المخ والشعور؟ وما هي الخلية، وعناصر تكوينها المادي، وطبيعة الحياة فيها؟ وكيف تصرف بالشكل الذي تصرف عليه والذي يوحى بأنها كائن عاقل لا يخطئ؟ وما هي حقيقة السلوك، وطبيعة المشاعر الفردية؟ وكيف يقوم الانسجام بين مختلف النشاطات؟ وما هو الحب؟ وكيف يتم؟ وأين يقوم؟ لقد أعلن ألكسندر كاريل<sup>(١)</sup> Alexis Carrel ١٨٧٣ - ١٩٤٤ صراحة في كتابه الإنسان ذلك المجهول، عجز العلم عن معرفةحقيقة الإنسان وتقويمه ومصيره؛ وأن علوم الحياة المعقّدة أشد التعقيد، متأخرة كثيراً عن علوم المادة، التي تعرف اليقين، لاعتادها على اللغة الحسابية في التعبير عنها. وليس هناك من أمل في تقدم علوم الحياة، - التي هي من أصعب العلوم جيّعاً، على غرار علوم المادة، كالmekanika، والكيمياء والطبيعة... الخ لاستحالة تجاوز العقبات التي تحول دون ذلك. «هناك تفاوت عجيب بين علوم الجماد وعلوم الحياة... فلعلوم الفلك والميكانيكا والطبيعة تقوم على آراء يمكن التعبير عنها بسداد وفصاحة باللغة الحسابية... وقد أنشأت هذه العلوم عملاً متناسقاً كتتساق آثار اليونان القديمة... بيد أن موقف علوم الحياة مختلف عن ذلك كل الاختلاف حتى ليبدو كأن أولئك الذين يدرسون الحياة قد ضلوا طريقهم في غاب مشابك الأشجار، أو أنهم في قلب دغل سحري لا تكف أشجاره التي لا عداد لها عن تغيير أماكنها وأحجامها... فهم يرثرون تحت عيه أكdas من الحقائق التي يستطيعون أن يصفوها ولكنهم يعجزون عن تعرّفها أو تحديدها في معادلات جبرية... وما ذلك النجاح العظيم السريع الذي نراه في علمي الطبيعة والكيمياء إلا لأنهما علمان معنويان كمييان... ولكن علم الكائنات الحية بصفة عامة، والإنسان بصفة خاصة، لم يصب مثل هذا التقدّم... إنه لا يزال في المرحلة الوصفية... فالإنسان كل لا يتجرأ وفي غاية

---

(١) هو طبيب فرنسي مشهور.

التعقيد، ومن غير الميسور الحصول على عرض بسيط له، وليست هناك طريقة لفهمه في مجموعه، أو في أجزائه في وقت واحد، كما لا توجد طريقة لفهم علاقاته بالعالم الخارجي... ولكنني نحلل أنفسنا، فإننا مضطرون إلى الاستعانته بفنون مختلفة، وإلى استخدام علوم عديدة. ومن الطبيعي أن تصل كل هذه العلوم إلى رأي مختلف في غايتها المشتركة... وفي الحق لقد بذل الجنس البشري مجهدًا جبارًا لكي يعرف نفسه، ولكن بالرغم من أنها نملة كثيرة من الملاحظة التي كدستها العلماء والفلسفه والشعراء وكبار العلماء الروحانيين في جميع الأزمان، فإننا استطعنا أن نفهم جوانب معينة فقط من أنفسنا... إننا لا نفهم الإنسان ككل... وواقع الأمر أن جهلنا مطبق. فاغلب الأسئلة التي يلقىها على أنفسهم أولئك الذين يدرسون الجنس البشري تظل بلا جواب، لأن هناك مناطق غير محدودة في دينانا الباطنية ما زالت غير معروفة... فتحن لا نعرف حتى الآن الإجابة على أسئلة كثيرة، مثل: كيف تتحدد جزيئات المواد الكيمائية لكي تكون المركب والأعضاء المؤقتة للخلية؟ (و) كيف تتنظم الخلايا في جماعات من تقاء نفسها، مثل الأنسجة والأعضاء؟ وما هي طبيعة تكويننا النفسي والفيسيولوجي؟ إننا نعرف أننا مركب من الأنسجة والأعضاء والسوائل والشعور، ولكن العلاقات بين الشعور والمخ ما زالت لغزاً... إننا ما زلنا بحاجة إلى معلومات كاملة تقريباً عن فيسيولوجيا الخلايا العصبية... صفوه القول، إن التقدم البطيء في معرفة بني الإنسان، إذا قورن بالتقدم الرائع في علوم الطبيعة والفلك والكيمياء والميكانيكا، يعزى إلى تعقد الموضوع، وإلى تركيب عقولنا... وهذه العقبات أساسية، وليس هناك أمل في تذليلها... إذ ليس من المحتمل أن تختفي العناصر التي أخرت تقدم علم الإنسان... فعلينا أن ندرك بوضوح أن علم الإنسان هو أصعب العلوم جميعاً<sup>(١)</sup>.

(٣)

حتى في العلوم النظرية البحتة أو العلوم الدقيقة، يمكن أن تواجه الباحث أو

---

(١) ترجمة شفيق أسعد فريد، ط٣، بيروت، ١٩٨٠، ص ١٧ - ٢٣، ٢٤ - ٢٦.

العالم، صعوبات عدة في إطلاق الأحكام أو تعميمها، كون العلم لا يعرف الكلمة الأخيرة في أية مسألة من مسائله؛ لأن أساسه التطور والتجدد؛ وحقائقه كلها مؤقتة حتى يطرأ ما يزيلها أو يغيرها. وكلنا لا شك، يعرف ماذا طرأ على هندسة إقليدس (٣٢٣ - ٢٨٥ ق. م) من تبدل في القرن السابع عشر، وما طرأ على الحساب من تغيير، وما طرأ على علم الفلك من تطور. لقد كان ما وصل إليه بطليموس في الرابع الأول من القرن الثاني قبل الميلاد، حول ثبات الأرض، وأنها مركز الكون أو العالم، وكل شيء يدور حولها، هو الحقيقة بعينها لقرون عدة؛ ثم ظهر فساد آرائه وما ذهب إليه، على يد كوبرنيكوس، ونيوتون، وكبلر، وأينشتين، وغيرهم... الخ. وكلنا يعرف أيضاً ماذا طرأ على علم المطلق الأرسطي من تطور ملحوظ، وتنوع، إبتداءً من القرن السابع عشر وحتى مطلع القرن العشرين. ولعل هذا ما دفع العالم توماس إديسون (١٨٤٧ - ١٩٣١) إلى القول: «إن معرفتنا لا تتعدي جزءاً واحداً من مليون».

وإذا كانت هناك بعض المسلمات العلمية Postulats أو الحقائق، أو المعرف الكلية، التي لا يستقيم البحث بدعونها، فهذا لا يعني أو لا يحتم سلفاً، إنفاق كل الباحثين تبعاً لذلك، وتأسисاً على ذلك، على المسائل التفصيلية المتفرعة من هذه المسلمات أو المعرف. فكل الفقهاء المسلمين مثلاً، ومن كافة المذاهب، يؤمنون بسلمات واحدة، منها وأهمها: الإيمان بكتاب الله: القرآن، وبيانه كلام الله. ومع هذا نرى أنهم لا يتتفقون على طبيعة هذا الكلام: هل هو مخلوق حادث وقت نزوله على النبي محمد، أم قدّيم أزلي قدم الله نفسه. وقد ذهب صحبة هذا الخلاف، الإمام أحمد بن حنبل، لإيمانه بأزلية كلام القرآن وقدمه، قدم الله نفسه، على اعتبار أنه إذا كان الله أزلياً، وجب أن يكون كلامه كذلك أزلياً وقدّيماً، وإنما كان الله بغير كلام ثم صار له كلام. كما أنهم لا يتتفقون في غالب الأحيان على تفسير واحد للآيات القرآنية المختلفة، كالآيات المتعلقة مثلاً بالأحوال الشخصية وبخاصة بالميراث؛ فضلاً عن أنهم لا يتتفقون في نظرتهم إلى بعض الأصول أو المبادئ الشرعية، كالإجماع، والقياس، والاستحسان، والاستصحاب... الخ. كما يختلفون في تفسيرهم لبعض الأحاديث النبوية،

كقول النبي محمد: «نحن معاشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقة». وقوله أيضاً: «إن للقرآن ظهراً وبطنه بطن إلى سبعة أبطن»، والذي يستند إليه أهل الصوفية في ادعائهم معرفة الحقيقة دون سواهم، وكذلك الشيعة الإمامية في قولهم، بأن الإمام وحده، هو العالم بحقيقة بواطن القرآن أو بالحقيقة المستنبطة، التي ينقلها للناس، بعد أن يتلقاها هو عن طريق الوحي أو الإلهام الروحي. كما يختلفون حول قول النبي: «إن أمتي ستفرق إلى ثلات وسبعين فرقة كلها على ضلال ما عدا واحدة فقط هي الفرقة الناجية».

فبعد القاهر البغدادي مثلاً، يرى أن الفرقة الناجية هي أهل السنة، في حين يرى أهل الشيعة بأنهم هم أهل الفرقة الناجية؛ فضلاً عن أن كل فرقة من أهل الشيعة تدعى النجاة فقط دون غيرها من الفرق. إن الشيعة يقولون: إن هناك شريعة وحقيقة. الشريعة هي المظاهر الخارجى للحقيقة، والحقيقة هي البعد الداخلى للشريعة. الأولى: ظاهر. والثانية: باطن. والظاهر رمز يرمى إلى خفي مقصود. والباطن هو المرموز إليه. الظاهر له مكانه وزمانه. وأما الباطن فازلي بغير مكان أو زمان. وإدراك هذا الباطن يحتاج إلى عارف بالسرّ وذلك هو النبي؛ لكن النبوة قد ختمت بمحمد، فما وسليتنا من بعده إلى كشف السرّ الحقيقي الخافي وراء الظاهر؟ لا بد أن يكون هنالك «إمام» معصوم من الخطأ، يختلف النبي، ليكون هو كاشف الأسرار... العارف بسرّ الحقيقة<sup>(١)</sup>. ناهيك عن أن كلاً من الخوارج والقدرية يزعمون أن النجاة لهم وحدهم دون غيرهم من الفرق. وفي هذا الشأن يقول عبد الفتاح شلبي في كتابه أبو علي الفارسي: «وينجانب المعتزلة فرق الخوارج والروافض والكرامية والجبرية والمرجنة والصوفية... وكل هؤلاء... لم يأتوا في أصول الدين والعقيدة يدافعون عنها بالحججة ويذعنون إليها بالدليل ويقارعون غيره بالقياس والتعليل»<sup>(٢)</sup>.

وقد يتعدد تفسير الآية الواحدة بتعدد المذاهب الفقهية، كالآية التي تقول:

(١) ذكي نجيب محمود، تجديد الفكر العربي، ط٤ بيروت، دار الشروق، ١٩٧٨، ص ١١٢ - ١١١.

(٢) مصر، ١٣٧٧ـ٥، ص ٢٢.

﴿إِنَّمَا وَلِكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيَؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ﴾<sup>(١)</sup>. فضلاً عن أن فقهاء المذهب الواحد، قد يختلفون في نظرتهم إلى الآية الواحدة، في المكان الواحد والزمان الواحد، كالأية التي تقول: ﴿الْيَوْمَ أَحْلَلْنَا لَكُمُ الطَّيَّبَاتِ وَطَعَامَ الَّذِينَ أَوتُوا الْكِتَابَ حَلٌّ لَكُمْ وَطَعَامَكُمْ حَلٌّ لَهُمْ وَالْمَحْصُنَاتِ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمَحْصُنَاتِ مِنَ الَّذِينَ أَوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ﴾<sup>(٢)</sup>. كما قد يختلفون في اجتهاداتهم حول بعض المسائل الفقهية، كمسألة جلية استخدام أو استعمال الكحول الطيبة («السيربون»، أم لا).

وفي هذا الصدد، يقول (الشيخ) عبد الله العلaili في كتابه، أين الخطأ؟ «ومن يروم إحصاء ما للفقهاء من آراء واجتهادات، إن في الحد، أو القصاص، أو التعزير، أو القود، أو القسامة، أو الأرش، ... الخ يكون كمن يطلب بيسن الأنون أو الأبلق المعموق. فاختلافاتهم تطرح في بحر جلي غير ذي ساحل، وإلى أغوار ليست بذات قرار»<sup>(٣)</sup>.

كما أن علماء اللغة قد يختلفون فيما بينهم حول معنى اللفظة الواحدة، وكيفية التلفظ بها أو ضبطها، حتى إن الإنسان ليضيع في متأهات كثرة الآراء المتضاربة والتفسيرات المتفاوتة. فلفظ «القطاع العام» مثلان الذي تناقله الألسن بكثرة، يثير الحيرة في الذهن. فـ عبد الله العلaili يرى أنه «من المؤسف اضطراب المعجم وعدم دقتها في الضبط لهذا المصطلح العباسي... فالقطاع بالمعنى المنسى ثم الاجتماعي هو في عبيط المحيط للمعلم بطرس البستاني، بضم الأول وتخفيف الثاني. وجراه الشويري في معجم الطالب، وإلياس أنطون الياس في القاموس المعاصر العربي الإنجليزي، والدكتور محمد شرف في معجمه الطبي والعلمي... وهو بكسر الأول وتخفيف الثاني في المعجم الوسيط المصري الصادر عن مجتمع اللغة العربية، وهنا الطامة... وصوابه كما ضبطه الخوارزمي الذي عاش سنة ٣٦٦ هـ في مفاتيح العلوم «بفتح القاف وتشديد الطاء».

(١) المائدة: ٥٥.

(٢) المائدة: ٥.

(٣) ط ١، بيروت، دار العلم للملائين، ١٩٧٨، ص ٤٤.

(ص ١٢٠)، . . . وهل أشنع من هذا. فمهمة المعاجم أنها كالنبراس، فإذا كانت هي في حاجة إلى نبراس لإزاحة وجه الظلمة، فما الشأن بالناس، وهل يلامون إذا تأفوا، خصوصاً والمعجم الوسيط الصادر عن جموع لغوي، حين يعتمد الخطأ، معناه أنه يزكيه و«يذكره» رسمياً، فمن الملمون<sup>(١)</sup>.

ثم إن فقهاء القانون الوضعي أو المدنى كثيراً ما يختلفون حتى في البلد الواحد، في نظرتهم إلى القاعدة القانونية الواحدة، ويؤدي بهم الأمر إلى اجتهادات فقهية متفاوتة. ومن هنا كانت القاعدة الفقهية: «من اجتهد فاصاب فله أجران، ومن اجتهد فاختطا فله أجر واحد».

ويذهب علماء الأصول في اختلافهم، إلى حد التساؤل، فيما إذا كان الحق واحداً أم متعدداً؟ فبعض علماء الأصول، يرى أن المسائل الفقهية، إما أن يكون فيها نصّ من كتاب الله أو سنته نبيه، وحيثذا يجب اتباع هذا النص أو الحكم، إذ لا يصح الاجتهد مع وجود النص؛ وإما لا يكون فيها نصّ كهذا، وهنا موضع الاختلاف بينهم.

فقد رأى جمهور المعتزلة، ومنهم: أبو بكر الباقلاني، وأبو هذيل العلاف، وأبو علي الجبائي . . . الخ، بأن حكم الله، في كل مسألة من هذه المسائل، هو ما أدى إليه اجتهد المجتهد، وغلب على ظنه بالدليل. واذن، فكل مجتهد فيها مصيب؛ وحكم الله في حقه، وحق من يقلده وأخذ باجتهاده، هو الأجر والثواب.

ورأى آخرون، ومنهم: الإمام الشافعى، وأبو حنيفة، وإبن حنبل، والأشعري . . . الخ أن الحق في كل مسألة من هذه المسائل، واحد غير متعدد؛ وعلى هذا، يكون المصيب من المجتهدين، واحداً فقط، وما عداه، خطئين؛ لكن هذا المصيب لا يمكن تعينه على وجه التأكيد.

والخلاف هو، فيما إذا كان المجتهد، الذي لم يظفر بالحق في نفسه، آثماً أو معذوراً؟ يرى بعض المعتزلة، كابن الأصم، أنه آثم؛ لأنه ما من مسألة إلا

---

(١) المرجع نفسه، ص ٤٤.

والحق فيها متعين، وعليه دليل قاطع، فمن أخطأ فهو آثم. أما البعض الآخر، فيرى بأنه غير آثم. لأن هذا الدليل، قد يكون خفيًا غامضًا؛ ولذا، فهو معذور لهذا السبب.

(٤)

وإذن، فإن إعمال الفكر أو العقل في الدين مثلاً، وفي زمان عدد ومكان معين، قد لا يكون هو نفسه ذاتيًّا في كل مكان وزمان، وغالبًا ما يتغير بتغير المكان والزمان، لمسيرة الأوضاع المستجدة باستمرار، كما تقتضي الشرعة ذاتها. وهناك من الفلاسفة مثل، هيراقليطس وهيغل، من يقول بأن الوجود في صيرورة دائمة وفي تطور دائم، وأن الحقيقة تبعًا لذلك، في تبدل مستمر، وبالتالي، فهي دائمة التغيير. ولذا، فليس ثمة حقيقة ثابتة دائمة، ولا يمكن الحديث عن حقيقة مطلقة؛ فنحن لا ننتشق رائحة الوردة مرتين، ولا نغسل في مياه النهر الواحد مرتين. ثم إن نتائج العلم المتفق عليها أو بالأحرى المسلم بها، لا تعتبر صحيحة وثابتة، بالمطلق؛ لأن العلم لا يعرف الجمود أو الثبات، وإنما يقوم على التطور والتغيير باستمرار. فحتى القرن التاسع عشر، كان العلماء مثلاً، يعدون الإسفنج من فصيلة النبات، إلى أن ثبت لهم أنه من فصيلة الحيوان.

إن البعض، يتحدث عن حقائق علمية مصدرها العقل؛ وآخر، يتحدث عن حقائق دينية مصدرها الوحي؛ وثالث يتحدث عن حقيقة واحدة دينية وعلمية، إذا لم يضل العقل في بحثه عن الحقيقة وسعيه إلى اكتشافها؛ لأن الدين والعلم لا يتناقضان؛ بمعنى أن الحقيقة العلمية لا تختلف الحقيقة الدينية، لأن الحقيقة لا تضاد أو تعارض حقيقة أخرى. فرينه ديكارت، وبليز بسكال (١٦٢٣ - ١٦٦٢)، يربّان أن الحقيقة لا تُعرف بالعقل وحده، وإنما بالبداهة والفطرة والوحي أيضًا. إن ديكارت يرى في كتابه مقال عن المنهج، أنه ينبغي علينا ألا نقبل شيئاً على أنه حق ما لم نتبين ببداهة العقل أنه كذلك. وهو يقول في كتابه التأملات: «إن هذه الفكرة (فكرة الله الكامل) لم أستمدّها من الحواس، ولا هي اختراع ذهني أو مجرد وهم، لأنني عاجز عن أن أنقص منها شيئاً أو أزيد

عليها. لا يقى لي إلا القول بأن هذه الفكرة قد ولدت ووُجدت معي منذ خلقت...<sup>(١)</sup>. كما يقول في كتابه مبادئ الفلسفة: «إن من واجبنا أن نتخذ لنا قاعدة معصومة إن ما أوحى به الله هو أوثق بكثير من كل ما عداه... إن ثمة حقائق اختص بها العقل الإنساني... وتلك هي حقائق الفلسفة. أما حقيقة التزييل التي هي موضوع علم اللاهوت فإنه ليس في وسع الإنسان أن يخوض فيها اللهم إلا بنعمته إلهية خارقة للطبيعة»<sup>(٢)</sup>. وبرتراند راسل (١٨٧٢ - ١٩٧٠) يقول في كتابه مشاكل الفلسفة: «هل توجد في العالم معرفة يقينية لدرجة أنه لا يمكن لأي شخص عاقل أن يشك فيها؟ هذا السؤال الذي قد لا يبدو صعباً لأول وهلة، هو في الحقيقة من أصعب الأسئلة التي يمكننا أن نسألها... ففي حياتنا اليومية نسلم بيقينية أشياء كثيرة تجدها عند الامتحان الدقيق ملولة بالمتناقضات الظاهرة بحيث لا يساعدنا على معرفة ما قد نعتقد أنه معرفة حقاً إلا قدر عظيم من التفكير... وهنا يبدأ بالفعل أحد الاختلافات التي تسبب ارتباكاً شديداً في الفلسفة، وهو الاختلاف بين الظاهر والحقيقة، بين ما تبدو عليه الأشياء، وما هي عليه. فالرسام يرغب في أن يعرف ما تبدو عليه الأشياء، والرجل العملي والفيلسوف يرغبان في معرفة ما هي الأشياء. ولكن رغبة الفيلسوف في معرفة هذا أشد من رغبة الرجل العملي... ولكن هناك ثنائية فيما يتعلق بمعرفة الحقائق. فقد نعتقد بما هو باطل كما نعتقد بما هو حق. فنحن نعرف أن أناساً مختلفين يأخذون بأراء مختلفة ومتعارضة في موضوعات كثيرة مختلفة. وإن ذهن الضوري أن تكون بعض الاعتقادات خاطئة. وما دامت الاعتقادات الخاطئة تصدق بنفس القوة التي تصدق بها الاعتقادات الصحيحة، فإنه يصبح من المسائل الصعبة أن نعرف كيف تميزها من الاعتقادات الصحيحة. كيف نعرف في حالة ما أن اعتقادنا ليس خاطئاً؟ هذا سؤال من أصعب الأسئلة، لا يمكن أن نجيب عليه إجابة كاملة مرضية، ومع ذلك فهناك سؤال ميدئي أقل صعوبة وهو: ماذا يعني بالحق والباطل... وضرورة إفساح المجال للباطل تجعل

(١) التأمل الثالث.

(٢) (عن) ذكرياء إبراهيم، مشكلة الفلسفة، ص ١٩٢.

من المستحيل أن ننظر إلى الاعتقاد على أنه علاقة بين العقل وشيء واحد، تلك العلاقة التي يمكن أن نقول إنها هي التي نعتقد بها. فإذا نظرنا إلى الاعتقاد على هذا النحو فإننا نجد أنه كالحقيقة المباشرة لا يترك مجالاً للتنابع بين الحق والباطل، بل يصبح من الضروري أن يكون حقيقة ذاتياً... والعلاقة المتضمنة في الحكم والاعتقاد يجب إذا ما أفسحنا المجال تماماً للباطل أن تؤخذ على أنها علاقة بين حدود متعددة لا بين اثنين فقط...<sup>(١)</sup>.

(٥)

هذا لا يعني أننا نشكك بصورة مطلقة في إمكانية التوصل إلى معرفة الأشياء أو بعضها على الأقل؛ لأن معرفة الحقيقة لا يمكن أن تكون رهناً بالذاتية الفردية وبسمات الإنسان المزاجية، كما يرى المشككون والسوسيطائيون، وإنما هي نتيجة أو ثمرة نظرة العقل السليم في الأشياء ومعرفة قوانينها وعللها. ولذا، فالحقيقة التي لا تستند إلى براهين أو حجج ثابتة، ولا تقوم على مسلمات بدائية، لا يمكن التسليم بها، ويمكن بالتالي الطعن فيها وإقامة الحجج التي تنقضها وتلخصها. مع الإشارة إلى أنه كلما قامت المعرفة على دعائم ثابتة ومفصلة وواضحة، كلما كانت هذه المعرفة حقيقة أكيدة وساطعة، ولا مجال للشك فيها، وإن لفترة معينة من الزمن، كالمحاذيق المتعلقة بالعلوم الرياضية أو النظرية البحتة. وكلما كانت المعرفة مرتكزة على أسس قابلة للجدل أو النقاش، كانت المعرفة بعيدة عن الصحة والثبات.

وبين وجهة نظر القائلين بأن المعرفة نسبية، وهي أنسنة المكان والزمان، ووجهة نظر الزاعمين بأن المعرفة الصحيحة هي المعرفة المطلقة التي تتعدد حدود المكان والزمان لتصبح كذلك في كل مكان وفي كل زمان؛رأينا من المناسب الا نخوض في مشكلة المعرفة، التي هي في النهاية، مشكلة فلسفية قديمة، انعكس الاختلاف فيها وحولها على كل المباحث أو العلوم التي تروم الحقيقة.

(١) برتراند رسل، مشاكل الفلسفة، ترجمة محمد عباد الدين إسماعيل وعطيه هنا، ط١، ١٩٤٧، ص٩، ١١، ١٠٢، ١٠٦، ١٠٧ - ١٠٨.

ورأينا هو، أن الحقيقة الإنسانية المطلقة لا وجود لها، وهي مجرد حلم دائم عزيز الحال، ويأن الحقيقة موزعة هنا وهناك وهناك، ولا يحيط ولا يمكن أن يحيط بها مذهب فكري واحد أو عالم واحد، وليس أدل على ذلك، من تبدل الحقائق العلمية والاجتماعية باستمرار، وقصور العقل عن الادعاء بالوصول إلى الحقيقة المطلقة. إن العلم بالرغم من تقدمه الهائل في حقل التكنولوجيا والفضاء والآخرات، لا يعرف حتى اليوم حقيقة الإنسان ولا مصيره وتكونه، ولا أسباب أو علاج كثير من الأمراض التي تفتك به. إن الإنسان لم يزل بالنسبة إلى العلم والعلماء، لغز الكون الأكبر، في طبيعة تركيبه وأحساسه، وما زالت صرخة سقراط منذ حوالي أكثر من ألفي سنة من الزمان «اعرف نفسك بنفسك» Con-toi nais-toi toi-même والطبيعة الإنسانية.

إن الحديث عن الحقيقة الإنسانية الواحدة، وعن وحدة الحقيقة في كل مكان وزمان، كالحديث عن الجمال الذي لا يتمظهر في شيء واحد أو في موجود واحد، والذي قد يتغير باستمرار، ولا يمكن لخلق واحد أن يدعى بأنه يمتلك أو يمثل الجمال كله. إن الجميل غير الجمال، كما أن العدالة غير العدل أو العادل. وبالرغم من وجود تصور عام ووضعي للجمال الفني أو الإنساني، وبالرغم من إمكانية التحدث عن الجمال ومقاييسه بعامة، وتبعاً لذلك، من إمكانية إجراء الاختلافات المتعلقة بانتخاب ملكة جمال الكون أو بالأصح ملكة الجميلات، فإن لكل إنسان ذوقه الخاص في الجمال، ويعجبه جمال معين بذاته دون آخر، فيحب امرأة دون أخرى، ويفضل لوحة فنية على أخرى، ويعجب بمنظر دون آخر، ويعيل إلى شاعر دون غيره. والعدالة غير العدل والعادل. العدالة مفهوم مطلق غير متحيز في مكان أو زمان، يتلمسها وينشدها كل إنسان أينما كان، في حين أن العدل<sup>(1)</sup> والعادل من «ماصدقها»، وهو وثيق الصلة بالجزء والحدث والمكان والزمان. وقد يتغير من مكان إلى مكان ويختلف من زمان إلى زمان، بل قد يختلف النظر إليه في الزمان نفسه من مكان لأخر. فها قد يعد موقفاً عادلاً أو حكماً

---

(1) نقول: شاهد عدل، وشهداء عدول، وحاكم عدل، وكاتب بالعدل.

عادلاً في الدول التي تدين - أو كانت تدين - بالاشتراكية أو الشيوعية مذهبًا، كمعاقبة المرتشي أو التاجر المحتكر لبعض السلع، التي ينبعها بقصد بيعها بأكثر من سعرها، معاقبة قاسية، قد تصل إلى حد الإعدام، قد يُعدّ موقفاً متعمداً أو حكماً ظالماً في الدول التي تدين بالرأسمالية مذهبًا لها. ويعنى آخر، إن مفهوم الجريمة وعقابها العادل قد يختلفان من مكان إلى آخر ومن زمان إلى آخر، في حين يبقى دائمًا في الإمكان التحدث عن العدالة أو تصور مفهومها. والحقيقة ليست شيئاً محدداً حتى يمكن امتلاكه أو حيازتها، كامتلاك المال أو حيازة الأرض، وبالتالي حتى يمكن الحديث عنها بصورة جازمة وحاسمة. فضلاً عن أننا عندما نتحدث عن امتلاك المال أو حيازة الأرض، فإننا نقصد بذلك، امتلاك بعض المال وحيازة جزء من الأرض، لأنه لا أحد يمتلك كل المال ويحوز على كل الأرض.

وكذلك الحال بالنسبة إلى الحقيقة. فلا أحد يمسك بها كلها بصورة تامة، وإنما قد يحوز على جزء منها، شخص معين، أو عقيدة معينة، أو مذهب فكري محدد، كما يحوز على جزء آخر منها، شخص آخر، ومذهب فكري آخر، أو عقيدة أخرى، وهكذا دواليك. فنحن مثلاً، قد نرى في الحديث الواحد، وفي الرأي الواحد، وجهاً للصحة ووجهاً آخر مغايراً له؛ كما قد نرى في الشهد الواحد، رأيين مختلفين، إذا نظرنا إليه من موقعين متغايرين. وقد نظر إلى الحقيقة من جهات مختلفة وبوجهات نظر متفاوتة، وتكون كل منها صحيحة بحد ذاتها، لأن أيّاً منها لا يعبر تماماً عن الحقيقة كلها. ولهذا يقول كارل ياسبرز الفيلسوف الوجودي الألماني: «إن الحقيقة ليست ملكاً لأحد، وإنما البشر جميعاً هم ملوك الحقيقة». كما يقول أفلاطون: «إن الحق لم يصبه الناس في كل وجوهه، بل أصاب منه كل إنسان جهة. ومثال ذلك، عميان انطلقا إلى فيل، وأخذ كل واحد منهم جارحة منه، فجسّها بيده ومثلها في نفسه. فأخبر الذي من الرّجل أن خلقة الفيل طوبيلة مدورة شبيهة بأصل الشجرة وجذع النخلة. وأخبر الذي منّ الظهر أن خلقته شبيهة بالمضبة العالية والرّابية المرتفعة. وأخبر الذي من آذنه أنه منبسط دقيق... فكل واحد منهم قد أدى بعض ما أدرك... فانظر إلى الصدق كيف جعلهم، وانظر إلى الكذب والخطاً كيف دخل

عليهم حتى فرقهم».

ويرى أرسطو، بأن إدراك الحقيقة، شيء عسير جداً؛ لأنه يحتاج إلى مساعدة كل العقول في ذلك، مساعدة فعالة: عقول الماضين ومساهماتهم، كما عقول الحاضرين والآتين، حتى ولو كانت مختلفة فيما بينها. «البحث عن الحقيقة، عسير جداً، من جهة، وسهل، من جهة أخرى. ويبين الواقع على أن لا أحد يدرك الحقيقة إدراكاً كاملاً، ولا أحد يجهلها جهلاً كاملاً. فكل فيلسوف يجد ما يقوله في الطبيعة. كل قول من هذه الأقوال هو لا شيء أو هو شيء زهيد جداً، إذا نظرنا إليه على انفراد؛ غير أن مجموع الأقوال يأتي بنتائج قوية. فمن العدل إذن أن نشكر لا الذين نتفق ولنابهم في الأفكار وحسب، بل الذين يختلفون عنا في الآراء. لقد ساهم هؤلاء في البحث عن الحقيقة لكونهم أنفسوا فيما القدرة على التفكير»<sup>(١)</sup>.

وها هو الغزالي يقرر أن الحق لا يعود أن يكون إما إلى جانب المتكلمين الذين يدعون أنهم أهل الرأي والنظر؛ أو الفلاسفة الذين يدعون أنهم أهل المنطق والبرهان؛ أو الصوفية الذين يزعمون أنهم أهل المكافحة والمشاهدة والحقيقة الخالصة الثابتة؛ أو الباطنية الذين يقولون إنهم أصحاب العلم المخصوص المستفاد من الإمام الموصوم.

(٦)

ولا شك في أن المنه أو القجوة المتعلقة بالحقيقة الفلسفية، هي أن الفلاسفة يقررون الحقيقة في جملة من التعريف أو الحدود. ومن المعروف أن الحدود أو التعريف أمر غير ثابت من الناحية العلمية أو بالأحرى بنظر العلماء، فضلاً عن بعض المناطقة المحدثين. فإذا قلنا مثلاً: أن  $A$  هو  $J$ ، فذلك يعني أن  $A$  يساوي  $J$ ، وبالتالي، يكون الحديث عن  $A$  كالحديث تماماً عن  $J$ ، ولا يكون عندنا وبالتالي، أية قضية منطقية أو جملة خبرية مفيدة. أما إذا كان  $A$  يشبه فقط  $J$  في بعض النواحي دون الأخرى، فذلك يوجب تحديد النواحي المختلفة عن  $A$  والتي تجعل  $J$  شيئاً مغايراً لـ  $A$ .

---

(١) جيرول غيث، دائرة المعارف (لفزاد أفرام البستاني) مادة «أرسطو».

وإذا قلنا مثلاً: إن «الشجاعة ملكة محمودة»، فمما لا شك فيه أن تعريف الشجاعة كذلك، ليس تعريفاً دقيقاً، إذ ليست الشجاعة محمودة دائمًا. فقد تكون محمودة في وقت ما، وفي أمر ما، أو حدث ما، وقد لا تكون كذلك في وقت آخر، وفي أمر آخر، أو إزاء حدث آخر في الوقت نفسه، بل تدور لا أكثر ولا أقل، إلا إذا ميزنا بين المفهوم الصوري الواحد للفظ وبين المعنى الفعلي المتعدد له على وجه الاحتمال.

وإذا عرّفنا السرقة الموصوفة، بأنها جريمة تستخدم فيها القوة، وعقابها: الإعدام إذا أدت إلى القتل، فإن كل القوانين سواء منها الدينية أو الوضعية، تنفي عن فعل السرقة هذه، صفة الجريمة، حتى ولو أدت إلى القتل، وذلك إذا كان السارق قد خاف على نفسه من التلف جوعاً أو عطشاً، ولا يوجد بحوزته ما يستطيع أن يمسك به رممه، فقام بفعل السرقة واستطراداً القتل، إزاء من حال بيته وبين حاجته فقط.

من هنا لا يهتم العالم بالتعاريف أو بالأحرى تقلّ عناته بها، ويولي اهتمامه بدلاً من ذلك، في النظر في العلاقات القائمة بين الأشياء، التي يُعرفُها فقط، يمكن الحديث عن معرفة ما. إن العالم يهتم بمعرفة العلاقات بين الأشياء والأجسام، كمعرفة العلاقة بين الماء والأجسام المختلفة، وسبب طفو بعضها دون الآخر؛ في حين أن الفيلسوف يهتم بتعريف الماء ومعرفة ماهية الجسم... الخ. إن الفيلسوف مثلاً، قد يقرر استحالة اجتماع النقضين أو الضددين في الشيء الواحد، كالحرارة والبرودة. لكن العالم يرى أن الحرارة والبرودة كنایة عن درجات مختلفة لجسم واحد، ناتجة عن سرعة حركة جزيئات هذا الجسم بعينه. فكلما زادت حركة جزيئات هذا الجسم، زادت حرارته؛ وكلما نقصت أو تلاشت حركة الجزيئات داخل هذا الجسم، انخفضت درجة حرارته؛ وهذا فلا تناقض بين البرودة والحرارة على الإطلاق.

(٧)

لكن الخلاف ليس قائماً فقط بين العلماء والفلسفه، بل هو قائم بين العلماء

أنفسهم، والفلسفة أنفسهم - كما أشرنا -. فـ العلماء حتى اليوم، لا يعرفون بالتمام، أو بالأحرى هم مختلفون فيما بينهم، حول طبيعة العلاقة القائمة بين فسيولوجيا المخ ووظيفة العقل؛ فضلاً عن أنهم غير مجمعين على أن عمل المخ يشبه العمل الإلكتروني على وجه الدقة. والفلسفه الدينيون يتحدثون عن وجود الله وعن صفاتاته. والفلسفه الماديون المتشككون يرفضون مجرد البحث في مسألة وجود الله. والمسألة شائكة تتجادب كلاً من أهل العامة والخاصة على حد سواء. وقد يكون لإعماق النظر بعمق في الأشياء والكون ما يساعد على إجلاء هذه المعضلة، أو على الأقل ما يخفف من حدة الجدال حولها أو بشأنها. ولعل الإنسان بالنسبة إلى الله، كنسبة الهرة أو الكلب للإنسان. فالمرة مثلاً، تدرك أن ثمة كائناً يحيى له ما تحتاجه من غذاء، ولكنها لا تعلم حقيقة هذا الكائن ولا تستطيع تصوره. وكذلك الإنسان يعرف أن هناك قوة فاعلة في الكون وفي الحياة، وهو يتحدث عن هذه القوة باستمرار، مستعملًا ألفاظاً كثيرة من حظ، وقدر، وصداقة... الخ دون أن يستطيع معرفة هذه القوة الفاعلة في حياته وفي الكون، ودون التمكن من تصورها والإحاطة بها على حقيقتها.

إن موقف الإنسان من الله أو من القوانين العليا، يشبه موقف الحيوان من الإنسان. فكما أن الحيوان لا يعرف شيئاً عن القانون الإنساني الذي يجعل الإنسان يقدم على ذبحه، في حين أنه أمر طبيعي بالنسبة إلى الإنسان، وكذلك الإنسان، الذي يضرره المرض دون غيره أو يولد مريضاً، لا يعرف شيئاً عن القانون الإلهي الذي يجعله مريضاً دون غيره، في حين أنه قد يكون أمراً طبيعياً لدى القوانين العليا. وإذا، فإن علم الإنسان بالقوى العليا كعلم الحيوان بالإنسان، وهو علم بوجودها فقط، وعلم يناسب ملكاته الخاصة دون أن يتعدى ذلك إلى معرفتها كما هي بالتمام.

لذا، يمكن القول: إن المعرفة نوعان: معرفة بوجود الأشياء، سواء منها الدنيا أو العليا، وهذا أمر مستطاع لكل كائن مفكر. ومعرفة حقائق هذه الأشياء، وهي معرفة ممكنة فيها يتعلق بالموجودات الدنيا فقط، ولكنها متعدنة أو مستحيلة بالنسبة إلى الموجودات العليا؛ لأن الموجودات أو القوانين الدنيا تكون

خاضعة للقوانين العليا، وليس العكس.

والفلسفه الذين يسلمون بوجود القوانين العليا ويوجد الله، يختلفون في نظرتهم إلى قدرة الله وأثره في علمه أو معلومه. ففي حين أن بعضهم يتحدث عن إمكانية فاعلية الله في القوانين الدنيا التي تحكم الكون والحياة والإنسان، وعن حريته وإرادته المطلقة في التغيير؛ يرى آخرون أن القوانين العليا لا يمكن أن تؤثر البتة في القوانين الدنيا، وأن ما أراده الله بإرادته القديمة، لا يمكن أن يتغير بعد ذلك لأي سبب من الأسباب. ولا شك في أن المسألة شائكة ومستعصية على الحل.

ولعل البحث في الأشياء أو الموجودات بصورة عامة ودون تخصيص، ومن ثمة، إطلاق الأحكام العامة بشأنها، هو الداء الذي ينبغي تجنبه. فالادعاء مثلاً أو التسرع في الحكم، بأن قضبان الحديد هي التي تحمل سقف المنزل، قد يثير التساؤل فيما إذا كانت قضبان الحديد هي التي تحمل السقف فعلًا، أو أن القوانين الفيزيائية المتعلقة بالصلابة والناتجة عن عمل جزيئات الحديد هي التي تحمل السقف؟ والحكم بأن الماء هو الذي يحمل السفينة، قد يثير التساؤل عن قدرة الماء على حل السفينة، إذا ما انعدمت القوانين الفيزيوكيميائية التي تحكم ذرات العناصر التي يتكون منها الماء، والتي تجعل السفينة تطفو على سطحه؟ وإذا افترضنا أن الماء فقد القوانين الفيزيوكيميائية الناتجة عن ذرات عناصره، أفالا يفقد الماء طبيعته، وبالتالي، كل أثر له؟

(٨)

لذا، رأينا من المناسب أن نعرض لشواهد أو لتطبيقات عملية، تبين مدى اختلاف الناس والباحثين في وجهة نظرهم إلى الحقيقة، بدلاً من البحث في نظرية المعرفة، بحثاً نظرياً، تتوه المكتبة العربية فضلاً عن المكتبات العالمية، بكثرة الباحثين فيها... . ورائداً من وراء كل ذلك، هو أن يتأنّ العلماء والباحثون ولا سيما العرب والمسلمون منهم، في مباحثهم وفي استنتاجاتهم، ولا يتسرعون في أحکامهم، ويقعون فريسة سهلة لما أسماه فرنسيس بيكون Bacon

في كتابه الأورجانون الجديد *Novum Organon*، وكذلك رينيه ديكارت في كتابه مقال عن النجح *Discours de la Méthode*، ضاحية أوهام المسرح *Idoles*. وقد يكون في ذلك، ما يقرب من وجهات النظر المتبااعدة بين الناس، ويفضي على الغلواء في الأحكام، والتشدد في المواقف، وهو غايتها وما نصبو إليه في حقل المعرفة الإنسانية.

إن الحقيقة قد تصبح مشكلة وشقاء بالنسبة للإنسان العارف وغيره من الناس على حد سواء، وذلك في بلد أو مكان واحد يضم أجناساً أو أقواماً مختلفين، يؤمنون بذاته دينية وأفكار فلسفية مختلفة. فإذا حاول أحد أن يفرض آراءه وما يؤمن به، على الآخرين، على أساس أن الحق إلى جانبه، فإن ذلك يصبح نوعاً من التعسف والظلم. وقد يتمسك كل بآرائه ومعتقداته، ويحاول أن يفرضها بدوره على الآخرين، لاعتقاده أنها تمثل الحقيقة كلها، والخير كله، فيقوم الصراع بين الناس، بدلأ من أن ترفع أعمدة الوئام والسلام فيما بينهم.

وإذن، فالحقيقة، قد تصبح نعمة بسبب المتابعة التي تورثها للحائز عليها، والباحث عنها، والداعي لها بالإكراه، وليس عن طريق الإقناع. وقد تصبح ستاراً لقيام وانتشار أشد العواطف الإنسانية ثورة وشرأ. وإذا كانت الحقيقة لا تقبل الشبات، وهي نسبة عامة، فمعنى ذلك، أنه ينبغي أن يقوم نوع من التفاهم المتبادل بين الناس الذين يديرون بمعتقدات شتى، حتى لا يتتحول بعض الاختلاف الفكري حول كل الحقيقة، إلى خلاف مادي أو دموي، فيروح الجميع ضحية هذه الحقيقة الخادعة، التي لا تعرف الشبات أو الشمول.

صحيح أن العقل مشترك بين جميع الناس، ولكن من الصحيح أيضاً، أنه ليس هناك من عقل واحد لدى جميع الناس. وإذا كان الأمر كذلك، فلا يمكن أن تتحدد عن حقيقة واحدة مطلقة، ولو كان العكس صحيحاً، لكان كل الناس ينعمون بدرجة واحدة من المعرفة، والطمأنينة، والمحبة، والسلام العام. ولا بد من الملاحظة أنه إذا ما أصرَّ الإنسان الفرد على أن يكون غطأً خالصاً لفكرة أو لما يؤمن به أو يعتقد به، فإن ذلك سيؤدي به، أو بالأحرى سيدفعه إلى العمل على «التهام» الآخرين، إذا لم يوافقوه على آرائه وما يدين به. وهذا يعني،

أن الاختلاف بين الناس حول الحقيقة، ينبغي ألا يمنعهم من العيش سوية. فهناك فرق بين الفكر والواقع، تماماً كما أن هناك فرقاً بين السلوك المعاش والمثل العليا من الأخلاق. وقد يصح القول، إن الحديث عن المثل الأخلاقية ما هو إلا حديث فكري أو نظري خالص، لأن المثل القابلة للتحقق فعلياً، هي المثل القائمة والمتمثلة بالسلوك العملي. وما هو قائم فعلاً هو الواقع، في حين أن المثل ما هي إلا ضرب من التمنيات والأحلام حتى تتحققها. وإذا كانت الحقيقة حتى العلمية الخالصة، منها، متغيرة على الدوام، فالواجب يختم على من يعتقد أو يؤمن بشيء ما، أن لا يكون جازماً ودقيقاً، لأنه لا يعلمحقيقة إن كان ما يؤمن به هو الحقيقة بعينها أم لا، حتى ولو كان ذلك لفترة وجيزة من الزمن.

وإذا كان صحيحاً أن الفلسفه يختلفون فيها بينهم حتى في المبادئ الأولية للفلسفه، ولكل منهم طريقته الخاصة في البحث، فالواقع أن هذه الخلافات لا وجود لها في واقعهم المعاش. وإذا رأى بعض الفلسفه، أن وظيفة الفلسفه الأولى، هي تغيير العالم، وأنها وسيلة عمل لأجل ذلك؛ فهذه الرؤيه بنظر البعض الآخر، ما هي إلا خلط بين المعرفة والواقع، وتجاهل تمام لوظيفة الفكر وحقيقة الفلسفه. فالفلسفه: نشاط لا يهدف إلى مصلحة، وهو نشاط موجه نحو الحقيقة المرجوة لذاتها، وليس نشاطاً نفعياً من أجل القوة للتسلط على الأشياء<sup>(١)</sup>.

(٩)

إننا نرى، أن الاختلاف بين الناس، سواء منهم العلماء، أو الفلسفه، أو المثقفون، أو الجهلاء، يعود، وإن بدرجات متفاوتة، إلى تسرعهم في إطلاق الأحكام، دون أن ينظروا بعناية ودقة فيها يقررونها، أو يتيقنوا من صحة ما يقولونه. ناهيك عن أنهم يتناقضون أحياناً حتى مع أنفسهم، ويغيرون آراءهم بحسب تطور حياتهم، واختلاف أمكنتهم.

---

(١) جاك ماريستان، جدوى الفلسفه، بيروت، ص ١٦.

ولعل أبا العلاء المعربي، - شاعر الفلسفه، وفيلسوف الشعراء -، أول من تنبه إلى هذا، وعبر أصدق تعبير عن ذلك، بقوله:

في اللادقية ضجة  
ما بين أحمد والمسيح  
هذا بناقوس يدق  
وذا بئذنة يصبح  
كل يعظم دينه  
يا ليلت شعري ما الصحيح

زعم النجم والطبيب كلاما  
لا تخسر الأموات، قلت إليكما  
إن صح قولكم فلست بخاسر  
أو صح قوله، فالخسار عليكما

أما اليقين، فلا يقين! وإنما  
أقصى اجتهادي أن أظن وأحدسا

ولهذا، ينبغي الاحتراز من التسرع في الأحكام، وتجنب الهوى عند النظر في الأمور، وذلك حتى لا يبقى مجال للشك في صحة كل حكم يطلق، بحيث يلقى قبولاً من لدن كل الناس العقال، فلا يكون هنالك أدنى خلاف. إنه يتوجب على كل باحث، أو عالم، أو إنسان، إلا يقبل شيئاً على أنه حق، ما لم يتأكد أو يتيقن أنه كذلك، يقيناً يتميز بالوضوح والجلاء التامين، لا يحتاج إلى كبير عناء لتلمسه أو اكتشافه. كما أنه يتوجب على كل باحث أو دارس، أن يدرك بأن التعارض القائم بين الأفكار المختلفة، لا يعني، أو بالأحرى لا يستتبع بالضرورة الشك في صحتها جيئاً، أو في صحة بعضها دون الآخر، وإنما يمكن أن تكون كل هذه الأفكار المتعارضة مع بعضها في الظاهر، صحيحة في الواقع، وكل منها يمثل وجهاً من أوجه الحقيقة، وبالتالي، تكون كل فكرة منها تعبّر عن حقيقة جزئية،

وتكون كلها حقائق جزئية. والحقيقة الكاملة إنما تكون «بالجمع بينها وتنسيقها في كل مؤتلف الأجزاء...»<sup>(١)</sup> على حد قول أفلاطون، الذي لم يكن يزدري شيئاً من تراث الماضي، وإنما على العكس، كان ينظر إليه نظرة تقدير واحترام، مستفيداً منه ما وسعه ذلك. فقد أخذ مثلاً المعتقدات الأرفية الشرقية التي كانت سائدة في عصره، وصاغها في آراء فلسفية... كما استفاد من آراء المصريين القدماء في النفس الإنسانية، والعالم الآخر... الخ. وهكذا، فعل غاندي، الذي تساوت عنده جميع الحقائق والمعتقدات من حيث المرتبة، حتى أصبح يؤمن بتعاليم التوراة، والإنجيل، والقرآن، والبوذية، والزرادشتية... الخ. ناهيك عن ابن عربي الذي يقول:

لقد صار قلبي قابلاً كل صورة  
فمرعى لغزلان ودير لرهبان  
وبيت لأوثان وكعبة طائف  
والراح توراة ومصحف قرآن  
أدين بدین الحب أني توجهت  
ركابه فالحب ديني دایاني

ولعل هذا ما يفسر قول برتراند راسل: «إن تكن على يقين، فأنتم دون شك على ضلال، لأن لا شيء يقيني، ويجب أن يظل دائمًا مجال لبعض الشك في اعتقاداتنا، وأن نعمل بعزم، رغم هذا الشك»<sup>(٢)</sup>.

(١) دائرة المعارف الإسلامية (ترجمة خورشيد، الشتاوي، يونس، محمود) مع ٢، ص ٤٣٤  
مادة «أفلاطون».

(٢) يوسف قمیر، الفلسفة العربية في كبرى تضاعيفها، بيروت، المكتبة الشرقية، ١٩٧٨، ص ١١.





**بدايات التفاسف الإنساني**  
**الفلسفة في**  
**الشرق**

(١)

إذا كان من الصعب، تحديد بدء تاريخ الفلسف الإنساني، فالواقع أن التساؤل الفلسفي بصورة عامة، والسؤال عن «اللهادات الكبرى» في تاريخ الفلسفة، بدأ مع نشوء المجتمعات الإنسانية المنظمة، ومع قيام المجتمعات المدنية.

ولا شك في أن الفلسفة بدأت فطريّة ساذجة، تستند إلى الحس والظاهر، وراحت مع تطور الوعي، تتحكّم العقل في كل مظاهر الوجود. وليس أدلّ على ذلك، من أسئلة الطفل أو «لماذاه الفلسفية»، التي توقع غالباً في الإلراج؛ لم هذا؟ ولم ذاك؟ ومن خلقني؟ وكيف؟ ولماذا خلقت هكذا؟ وليس على شاكّة أخرى؟ وما هو الموت؟ ومن هو الله؟... الخ.

ويرى الفيلسوف الوجودي، كارل ياسبرز، في كتابه *مدخل إلى الفلسفة* (٤)، بأن التأمل الفلسفي ينبع من صميم الإنسان، ويتجذر من ذاته في احتكاكه مع الأشياء. ومن حيث هو كذلك، فهو شائع بين الناس أجمعين، أطفالاً وكباراً، بداعيين ومتحضررين، حتى عند أولئك الذين اختلت موازين شخصياتهم، فأعتبرهم المجتمع مجانين. فالحقيقة تخرج أحياناً من أفواه المجانين، وكثيراً ما يكون الارتباط وثيقاً بين العبرية والجنون. فليس بينها كما يقال، إلا قيد أفلة. وإذا كان هذا الرأي لا يخلو من شيءٍ من الغلو، فالواقع أنه لا يعدو الحقيقة، لا سيما وأنه يميز بين التأمل الفلسفى، والتفلسف بمعناه الصحيح، الذي يؤدي إلى نشأة المذاهب والنظريات الفلسفية.

وقد اختلف المؤرخون والباحثون في تاريخ الفلسفة، حول مكان نشأة الفلسفة، ووقفوا من هذه المسألة فريقين:

الفريق الأول: ردّ بدايات التفلسف الإنساني إلى أرض اليونان أو اليونانيين،

واعتبره خلقاً منهم (المعجزة اليونانية). ولكن أفراده لم يتفقوا على رأي واحد فيما يتعلق بنسبة الفلسف الأول إلى شخص معين.

فمنهم مثلاً، كـ برتراند رسل B. Russell، ردّ بدايات الفلسف إلى طاليس في المنتصف الأول من القرن السادس قبل الميلاد، الذي قال: إن الوجود يتكون من جوهر أو عنصر واحد، هو: الماء. فكل شيء في الوجود، سواء كان على شكل سائل أو هيئة جاد، يتكون من ذرات من الماء متفاوتة في الحجم والعدد. ومنهم، مثل ستنهير Saint-Hilaire، من رأى أن الفلسف بمعناه الصحيح، قد بدأ مع المدارس اليونانية الثلاث المعاصرة: الإيونية، والإيلية، والفيثاغورية.

ومنهم، مثل فكتور كوزان V. Cousin، رأى أن أول فيلسوف بالمعنى الدقيق للكلمة، ليس طاليس، وإنما هو سقراط، الذي أنزل الحكمة أو الفلسفة من السماء إلى الأرض، والذي اشتهر بمقارعته للسفطائين<sup>(١)</sup>، الذين كانوا يشككون في قدرة الإنسان على الوصول إلى الحقيقة، وأهلل البحث في الماورائيات أو الميتافيزيقاً، ووجه جل اهتمامه إلى الأبحاث المتعلقة بالإنسان.

وقد غالى أتباع هذا الفريق في آرائهم، مغالاة دفعتهم إلى إطلاق أحكام حاسمة، فأنكرروا أية صلة للعالم الشرقي القديم بالحضارة والفلسفة؛ وزعموا أن الفلسف الإنساني، إنما نشأ في أرض اليونان، ويعود إلى اليونانيين جلة وتفصيلاً. وهذا فهم يقررون أن أية مناقشة علمية للظواهر الاجتماعية المختلفة، لم تعرف إلا مع اليونانيين؛ وأن هؤلاء هم الذين خلقوا مبدأ الرقي الإنساني؛ وأن الحضارة الإنسانية المعاصرة أو الحضارة الغربية، ما هي إلا امتداد لعصرية اليونانيين في العلم والفلسفة. وأن بعض الشرقيين الذين نلحظ لديهم شيئاً من الفلسف، كـ الهندود مثلاً، استفادوا الفلسفة من اليونانيين، وليس العكس. فعلم الاجتماع الأميركي بارنس Barnes مثلاً، يرى في كتابه مقدمات في تاريخ الاجتماع، أن أية أبحاث منظمة عن الظواهر الاجتماعية، لم تبدأ إلا مع

---

(١) منهم: بروتاغوراس ٤٨٠ - ٤١٠ ق. م. وغورجياس ٣٧٥ - ٣٧٥ ق. م.

اليونانيين. و تيودور غومبرز Théo. Gomperz (إنكليزي)، يرى في كتابه مفكرو اليونان، بأن الشعب اليوناني هو أصل الرقي، وخالق الحضارة الإنسانية، وليس لأي شعب آخر أن يدعي ملكية ما هو ملك خاص لليونانيين. لقد كان الشعب صغير أن يخلق مبدأ الرقي. هذا الشعب لم يكن سوى الشعب اليوناني. وإذا استثنينا قوى الطبيعة العجيبة، فإننا نقدر على القول، أن لا شيء يتحرك في هذا الكون إلا وهو ذو أصل يوناني».

حتى بورنيت الإيكوسي Burnet الذي يقارب الموضوعية، في كتابه عن الفلسفة اليونانية الأولى، يرى أن الفكر اليوناني غير مدين إلا بشيء قليل للفكر الشرقي، وأننا لا نقدر أن ثبت وجود فلسفة عند المصريين أو البابليين، إنما الشعب الهندي هو الشعب الوحيد إلى جانب الشعب اليوناني، الذي كان له فلسفة حقيقة.

وقد ذهب بعض أتباع هذا الفريق، مثل رينان Renan وكوزان V. Cousin، وغوتنه Goethe، إلى حد أنهم ميزوا بين عقلية الشعوب المختلفة، وتحذثروا عن خصائص ثقافية وذهنية معينة لكل جنس من الأجناس البشرية. وهكذا، فإنهم يزعمون أن الأجناس الشرقية تختلف في تركيبها الذهني والثقافي عن الشعوب الغربية، ومن ضمنها الشعب اليوناني. فعقلية الشرقي هي عقلية أبعد ما تكون عن العقلية العلمية؛ لأنها عقلية فصل ومباعدة، لا عقلية جم وتوحيد. فهي لا تعرف النظريات التحليلية والتاليفية، التي يتميز بها الفكر الغربي أو اليوناني، والتي هي في أساس تكون المذاهب والنظريات الفلسفية والعلمية على حد سواء. ولذا، فهم يقررون أحکاماً جازمة ووحاسمة ومطلقة، منها: أن الأفكار الشرقية هي مجرد أفكار فطرية ساذجة بدائية، لا تستحق أية دراسة تأملية عميقة؛ لأنها لا تتضمن معلومات قيمة تستحق الذكر، ولأنها لا ترقى إلى مرتبة النظريات العامة، أو المذاهب الفلسفية الكبرى، على غرار ما نلمسه في الفكر الغربي القديم أو الفكر اليوناني. وقد غاب عن هؤلاء، أن غلوهم في أحکامهم التي تنم عن الهوى والتتعصب والتهور، يبعدم عن الموضوعية العلمية، وعن شرائط البحث العلمي الصحيح، ويخرجهم وبالتالي،

من دائرة العلماء الباحثين جملة وتفصيلاً. فقد كان اليونانيون في مراحل تفكيرهم الأولى مثلاً، يؤهلون مشاهير أبطالهم، وينسبون إليهم الخوارق، مما لا يصدقه عقل. وكانوا يعتقدون على آهانهم كل الصفات البشرية المقوّة، من شهوة، وظلم، وحقد، حتى الإفراط. وكان التفكير اليوناني الأول، تفكيراً ميشلولوجيَا خالصاً، تمثل في إلية هوميروس والأوديسة، وتتأثر به كل الفلسفة اليونانية من أفلاطون إلى أرسطو... الخ. فـ هوميروس كان يرى أن الطبيعة تشبه الكائن الحي المريد؛ وأن الألة تشبه البشر في صورتها، وأن سائلاً معيناً يجري في عروق الألة فيها الحياة الدائمة أو الخلود، وأن الأقيانوس هو المصدر الأول لكل الأشياء في هذا العالم المادي... الخ.

أما الفريق الآخر من المؤرخين والباحثين في تاريخ الفلسفة ونشأتها، مثل: شارل فارنر Werner مؤلف كتاب الفلسفة اليونانية والتفكير في الشرق القديم وغوستاف لوبيون G. Lebon مؤلف كتاب *La Philosophie Grecque*... الحضارات الأولى *Les premières Civilisations* وبول ماسون أورسيل La Philosophie en Orient P. M. Oursel مؤلف كتاب الفلسفة في الشرق Histoire de la Philosophie واميل برهيه E. Bréhier مؤلف كتاب تاريخ الفلسفة ماوتسي تونج و. ج. كرييل مؤلف كتاب الفكر الصيني من كنفوشيوس إلى Marcel Granet ومارسيل غرانه *La Pensée Chinoise*... مؤلف كتاب الفيلسوف الصيني، أيضاً، وج. فيليوزا J. Filliozat صاحب كتاب فلاسفة الهند Lavallée Poussin و لاثاليه بوسان *Les Philosophes de L'Inde* صاحب كتاب: الأخلاق البوذية Lamorale Bouddhique وعقيدة بوذا Zenker وفلسفته *Le Dogme et la Philosophie du Bouddha* صاحب كتاب تاريخ الفلسفة الصينية Histoire de la Philosophie Chinoise واشتيندورف Stindorf صاحب كتاب ديانة قدماء المصريين، وديلاپورت Delaporte صاحب كتاب بلاد ما بين النهرین: الحضارات البابلية والأشورية، وجيمس هنري بريستيد Bresteed صاحب كتب: انتصار الحضارة، نعم الضمير، تطور الفكر والدين في مصر القديمة، وتوملينين

صاحب كتاب فلاسفة الشرق الكبار Tomlin l'Orient Röthi Gladish ، وغلاديش الألمانية... الخ، فيدون نشأة الفلسفة و بدايات التفلسف الإنساني، إلى تراث الشرق القديم، أي إلى المصريين القدماء، والبابليين، والكلدانيين، والصينيين، والهنود، والفرس... الخ.

وحجة هذا الفريق الذي ظهر إلى الوجود منذ أواسط القرن الماضي فقط، هو أن الشعوب الشرقية القديمة، كانت قد سبقت اليونانيين القدماء إلى ابتداع حضارات زاهرة، عرفت بعض العلوم العملية النافعة، وسادت فيها بعض الآراء الدينية السامية. فقد عرفت بلاد فارس مثلاً، الديانة الزرادشتية (القرن السادس ق.م)، القائمة على مبدأ الثنائية الإلهية. فالعالم يسوده إلهان: إله الخير: أهرiman Ahriaman وله الشر: أهراماذا Ahramazda أو أهورا مزدا Ahuramazda وما في نزاع دائم. ولكل منها القدرة على الخلق. فإذا الخير هو الأصل في كل ما هو نافع، وخير، وحسن في العالم: كالحق، والجمال، والنور، والحيوانات النافعة... الخ. وإذا الشر هو خالق كل ما هو شر، وقبع في العالم: كالحشرات، والأفاعي، والحيوانات المفترسة، والظلم... الخ. وال الحرب بينها سجال. والوجود تبعاً لذلك، في صراع دائم بين عناصر الخير وعناصر الشر فيه. والغلبة في النهاية، إنما تكون لإله الخير على إله الشر. أما الإنسان فمخلوق حرّ الإرادة. لهذا، فيإمكانه أن ينغمس في طريق الشر والظلمة، أو يسلك طريق الخير والمعفة، فيظهر نفسه من خزي الشر والبدن، فتفتوى روحه، ويرضى عنه أهرiman، ويكون من الناجين الذين ينعمون بالسعادة الأخرى. وسواء سلك الإنسان سبيل الخير أو سلك طريق الشر، فإنه سيأخذ جزاءه ومحاسب على ما أتاه، يوم البعث في الآخرة.

ويرى هوج Haug، أن زردشت كان من الناحية اللاهوتية، موحداً، ومن الناحية الفلسفية، ثنوياً. أي أن إله الديانة الزرادشتية، هو إله واحد من ناحية العقيدة الدينية؛ أما من الناحية الفلسفية، فهو ينقسم إلى ثنائية أو ثنوية روحية ومادية، وذلك لتفسير مظاهر الخير والشر المثبتة في هذا العالم.

كما عرف بلاد الهند مذهب الخلول الصوفي، إلى جانب التناصح، وذلك قبل فيثاغورس وأفلاطون، بأمد طويل. ولعل هذين قد استفادا نظريتهما في التناصح من بلاد الهند، التي زارها أكثر من مرة. فأفلاطون يقول مثلاً في كتابه الجمهورية، وكذلك في كتابه طياؤس، إن النفس الآثمة من حيث الجبن والندالة، تعود إلى جسم امرأة؛ وإذا كانت آثامها سوء سلوك فتعمد إلى أجسام طيور؛ وإذا كانت آثامها، جهلاً، فإنها تتقمص أجسام الحيات والأسماك، أو الديدان... .

وقد توصل المصريون القدماء في ميدان العلوم الرياضية، والميكانيكا<sup>(١)</sup>، والكيمياء<sup>(٢)</sup>، والنظر الديهي أو الميتافيزيقي، إلى أرفع ما يمكن أن يتوصل إليه العقل البشري المتطور. فال فكرة القائلة بأن الماء هو أصل جميع الأشياء وال موجودات، أو أول العناصر الطبيعية (طاليس)، هي فكرة قديمة جداً، نلاحظها عند المصريين القدماء، والبابليين، والهنود. وفكرة الإيمان بالبعث والحياة الأخرى بعد فناء الجسد، هي أيضاً، فكرة قديمة نجدها عند المصريين. ومبادئ إقليدس في الهندسة، نجدها لدى المصريين جملة وتفصيلاً. وإذا كان المصريون لم يُؤلفوا الكتب العلمية في الهندسة، كما فعل اليونانيون، فإنهم لا شك في أنهم عرّفوا هذا العلم قبل اليونانيين، ويرعوا في استخدام نتائجه.

وهكذا، بدلًا من أن يعني المصريون بالجانب النظري من الهندسة، فقد عنوا بالدرجة الأولى، بالجانب العملي أو التطبيقي منها؛ فكان نتاج ذلك ولا يزال، بناء الأهرامات العظيمة (إحدى عجائب الدنيا السبع)، التي تتحدى الزمن بوجودها منذ خمسة آلاف عام، والتي هي خير دليل وشاهد على عظمتهم في هذا الحقل؛ لا سيما إذا عرفنا السر الذي يمكن في الشكل المرمي الذي تتخذه الأهرامات. فضلاً عن أن استخدام المصريين لعلم الكيمياء في

(١) كان المصريون أول من عرف الساعة الشمسية منذ ثلاثة آلاف وأربعين سنة على عهد تح OGUS الثالث، ثم اقتبسها اليونانيون عنهم بعد ذلك، بما يقرب من ألف سنة.

(٢) الكيمياء: لفظ مشتق من الكلمة المصرية القديمة: كيمي، ومعنىها: الأرض السوداء، التي كانت رملية صفراء في البداية، فحوّلها النيل خصبة سوداء.

عملية حفظ موتاهم، التحيط، لا يزال حتى اليوم، سراً ولغزاً يحير العلماء؛ ولم يتوصل العلم الحديث إلى الآن، في مجاراتهم في هذا المجال. فمنذ آلاف السنين، لا تزال المومياءات المختلفة، تحفظ بتصورها وأشكالها الأصلية المتعددة، وتحافظ على هيكلها. وما زالت هذه الآثار الماثلة أمام الناظر، في المتحف الوطني المصري، تدلل بحزم على تقدم المصريين القدماء في حقل العلوم المختلفة، ومن جملتها الكيمياء.

ولا ينبغي أن ننسى أو نتجاهل تفوق البابليين والكلدانيين<sup>(١)</sup> القدماء، في حقل الفلك، وتقسيمهم «اليوم» إلى أربع وعشرين ساعة؛ وتبنيهم الدقيق بكسوف الشمس وخسوف القمر، واستفادة اليونانيين لهذا العلم منهم.

## (٢)

مع هذا، تجدر الإشارة، إلى أن هذا الفريق، الذي يرد بدايات التفلسف الإنساني، في الألوهية والبعث، والخير والشر، والمبدأ والمصير، والخلاص والسعادة... الخ إلى بلاد الشرق القديم، لا ينسى أن يشدد على الطابع العملي البحث للتفلسف الشرقي، إزاء التفلسف اليوناني، الذي يهيمن عليه الطابع النظري العقلي الصرف، ويميزه من سواه. وهكذا، فإن أتباع هذا الفريق يعترفون صراحة، بأن عقلية الشرقي هي عقلية عملية، في حين أن عقلية اليوناني هي عقلية علمية خالصة، وإن كانوا يعتقدون على رأيهما، قاتلين، إن ذلك لا يقلل من أهمية الفكر الشرقي. وهكذا، نرى مثلاً، أن مارسيل غرانه M. Granet في كتابه الفكر الصيفي، يرد صورة الحقيقة لدى المذاهب الصينية المختلفة، إلى رسوم اجتماعية سائدة أو مشتركة لدى الجماعة. يعني أن الحقيقة لدى هذه المذاهب، لا تنبثق من التأمل النظري، أو تستفاد من العقل، وإنما تستفاد من جامع الآراء السائدة في المجتمع أو لدى الجماعة، دون إعمال النظر فيها.

---

(١) أشهر علمائهم: نبو- ريانو، كيدينو... الخ.

ويذهب هـ. جـ. كريل في كتابه الفكر الصيني من كنفوشيوس إلى ماوتسى تونج، إلى القول: «ويعلم غالبيتنا أن الصين قدمت للحضارة الورق والبارود، ولكن كم مما يعلم أن الروايات التي تدور حول نظرية المساواة ومسارتها في الصين، قد لعبت دوراً في تطوير مفاهيم المساواة الإنسانية والديموقراطية السياسية في الغرب خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر؟... ولقد ألقى كل من ماكولي Macaulay وبرونتيير Brunetière جانبًا من اللوم على الثورة الفرنسية، لاعتقادها أنها شوهت الأنكار عن النظم السياسية المصرية... وبالنسبة لنا في الغرب، لا يعد بقاوئنا على جهل بالفكر الصيني، استمراراً لوضع بالغ الخطورة بالنسبة للسلام العالمي فحسب، بل إنه يبردنا أيضاً من المعرفة التي ربما أسهمت بصورة فعالة في سعادتنا»<sup>(١)</sup>.

ويرى بول ماسون أورسيل Oursel، كما يرى مارسيل غرانه، أن الفلسفة الهندية، كناءة عن مذهب عمل في الحياة أو طريقة عيش خاصة. فأعمال الإنسان أو أفعاله هي التي تقرر في النهاية، ماهيتها ومصيره (الفلسفة الوجودية)؛ وهي التي تشكل وبالتالي، حياته المستقبلية، والتي تعمل على بعثه أو خلقه من جديد خلقاً جديداً. فالشيء الوحيد الجدير بالاعتبار لدى الفلسفة الهندية، هو الفكرة التي تؤدي إلى غاية مفيدة أو نتيجة نافعة، حتى ولو كانت هذه الفكرة ليست بصحيحة من وجهة النظر العقلية الصرفة. وعلى ذلك، فالفلسفة النظرية، ولو كانت صحيحة بحكم العقل ويفتضيها العقل بحد ذاته، فإنها لا تعد كذلك، أو لا ينظر إليها بعين الاعتبار، إذا لم يقرها أو يساندها الواقع؛ بمعنى إذا لم تؤدي إلى غاية مفيدة على الصعيد العملي المباشر. وإنذ، فإن الفلسفة الهندية لا تأبه ولا تكره مطلقاً بالمعرفة العقلية أو النظرية لأجل المعرفة، كما هو الحال في الفلسفة اليونانية، وإنما بما يمكن أن تؤدي إليه هذه المعرفة من فوائد مادية، وغيارات عملية (فلسفة براغماتية).

ولذا، فمذهب اليогا Yoga الذي يعبر عن طبيعة الفلسفة الهندية، يُعلم عن طريق التجربة والممارسة، كيف يمكن أن تُنمى سلطة الروح على الجسد،

(١) ترجمة عبد الحميد سليم، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، ص ٢٠ - ٢١.

وذلك للخلاص من ريق الجسد وأهوائه وميله المختلفة. وكونفوشيوس Confucius لا يهتم على الإطلاق، بالبحث في الماورائيات، وإنما يولي جل اهتمامه للبحث في السياسة والأخلاق، وفيها ينبغي أن تكون عليه هذه، حتى يمكن الإنسان من العيش بسعادة في هذا العالم.

ويذهب جيمس هنري برستيد في كتابه انتصار الحضارة، - وبعرض المقارنة بين حضارة الشعوب الشرقية القديمة، والحضارة اليونانية -، إلى القول: إن بلاد الشرق القديم وليست بلاد اليونان، هي التي كانت مهد المدنيات والحضارات، وهي المعلم الأول للبشرية في النواحي المادية والروحية على حد سواء. ففي مصر ومنذ آلاف السنين، بدأ الإيمان بالبعث والحياة الآخرة، كما بدأت الدعوة إلى التحليل بالأخلاق الفاضلة، التي تكسب الفرد الذي يتجمل بها، رضى الأمة، وبالتالي، السعادة الأخروية. «إن الشرق القديم هو مهد المدنيات والحضارات... إنه المعلم الأول للبشرية نحو المدنية المادية والروحية على حد سواء. فعل ضياف النيل بدأ الناس منذ آلاف السنين يؤمنون بالبعث ويدعون إلى حياة طاهرة، ووصلوا منذ آلاف السنين إلى أسمى ما يفكر فيه الناس من دعوة إلى الخلق الكريم»<sup>(١)</sup>.

كما يرى بيت Peet في محاضراته عن الأدب الشرقي القديم، في مصر، وفلسطين، ويبلاد ما بين النهرين، أن الأدب المصري القديم هو في أساس الأدب اليوناني. فاليونانيون طوروا الأدب المصري القديم إلى معنى الأدب كما نفهم نحن اليوم في العصر الحديث. وإذا كنا لا نعرف كيف استفاد، أو كيف تأثر اليونانيون بالأدب المصري، فمما لا شك فيه، أن هذا التأثير قد حصل؛ وذلك شيء طبيعي نتيجة لتواصل الثقافات البشرية، واحتلال الشعوب بعضها ببعض؛ ولأنه لا يمكن أن نتصور نشأة الأدب اليوناني دفعة واحدة من غير مقدمات أو أسباب. (يبدو أن الأدب المصري القديم قد ثنا في العصور المتأخرة، وترك الفرصة لأمة عظيمة، وهي الأمة اليونانية، لكي تنهض به وتصل به إلى معنى الأدب الذي نفهمه في العصر الحديث. وفي الآن نفسه، لا نستطيع أن

(١) ترجمة أحد فخري، القاهرة، ١٩٦٦، ص. ٤.

نتصور أن الأدب اليوناني قد نشأ وإنما دفعة واحدة، كما تنشأ فينوس من الأمواج».

وقصة البحار الغريق، ومغامراته البطولية، التي غرفت سفينته عند مدخل المحيط الهندي، وهلك فيها كل من كان على متنه، ولم ينج أحد غيره، حيث قذفه موجة من موجات البحر إلى جزيرة نائية، ظل فيها ثلاثة أيام يعاني من الوحدة، ويأكل التين والعنب وأنواع الخضراءات المختلفة، قبل أن يقع في قبضة حية هائلة الحجم «ذات لحية طويلة»، اتضاع له أنها كانت ملكة على تلك الجزيرة الواقعة في البحر الأخر عند باب المحيط الهندي، وبقائه أسيراً لتلك الحية مدة ثلاثة شهور كاملة، أحسنت فيها خلاها، معاملته، وحملته المدابيا الكثيرة في رحلة عودته إلى مصر، قبل اختفاء الجزيرة برمتها في جوف الماء - هي أساس قصة الاستياد البحري.

كما أن قصة أوزريس Osiris التي تصور حياة أوزريس ثم موته على يد أخيه ست، وبعد ذلك دفنه، ثم بعثه على يد زوجته: إيزيس Isis، والتي كانت نهاية عن مسرحية دينية، تمثل كل سنة، في مصر، ويستغرق تمثيلها بضعة أيام، ويشارك فيها كثير من الناس - هي في الواقع، أقدم ما عرفه العالم عن التمثيل المسرحي الديني.

وكذلك، فإن قصة القائد الطبيعي (نسبة إلى طيبة)، الذي استطاع الاستيلاء على مدينة يافا في فلسطين، عن طريق إخفاء جنوده في «غرائز» موضوعة على ظهور الحمير، وادخلها إلى المدينة على أنها بضائع للتجارة، هي في أساسيات قصة «علي بابا والأربعون لصاً»<sup>(١)</sup>.

يقول بول ماسون أورسيل في كتابه الفلسفة في الشرق: إن الفكر الفلسفي الغربي لا يمكن فهمه أو النظر إليه بصورة عجردة أو منفصلة عن تاريخ التفلسف الإنساني، وإنما ينبغي النظر إليه، على أنه جزء من تاريخ الفكر العالمي؛ لأن التاريخ الصحيح هو التاريخ العالمي. ولفهم الفكر الغربي فيهاً صحيحاً، ينبغي

(١) انتصار المضمار - تاريخ الشرق القديم، ترجمة أحد فخري، ص ١١٨ - ١١٩ ، ١٣٤ .

دراسة الفكر العالمي كله، ومن ثمة، ترکیز الفلسفة الغربية وسط مجموعة الفلسفات الإنسانية، وبمجموع الفكر الإنساني. «يجب الاعتراف بأن تفكير الغرب لا يكفي بنفسه، فتفسيره التاريخي يتطلب إعادة وضعه في وسط إنساني واسع النطاق، لأن التاريخ الصحيح هو وحده التاريخ العالمي».

كما يقول المؤرخ والعالم جورج سارتون George Sarton: «إنه لم يكن بالإمكان أن تتحقق العبرية اليونانية معجزاتها العلمية بغير أصولها الشرقية. ومن ثم فليس للغربيين استبعاد الأب والأم، اللذين نشأت عنهم هذه العبرية. أما الأب فهو كنایة عن التراث المصري القديم. وأما الأم فهي كنایة عن ذخيرة بلاد ما بين النهرين: دجلة والفرات. وإن حديث الغربيين عن المعجزة اليونانية لا يعلو أن يكون اعترافاً بجهلهم بحقيقة وتسليماً منهم بهذا الجهل... إن العلم اليوناني يقوم كلية على أساس من تراث الشرق، وبالغة ما بلغت العبرية اليونانية من عمق، فإن من المؤكد أنه ما كان يمكن أن تتحقق كشوقاتها العلمية المعجزة بغير هذه الأصول الشرقية. وإذا كنا لا نستطيع أن نقول الكثير بصورة محددة عن الأصول الصينية والهندية التي صدر عنها علم الغرب، فإننا على العكس نستطيع بيقين وتحديد دقيق أن ننحدر بأصوله إلى تراث ما بين النهرين ومصر... ومن ثم فليس من حق الغربيين أن يستبعدوا الأب والأم اللذين نشأت عنهم هذه العبرية اليونانية، أما الأب فهو التراث المصري القديم، وأما الأم فهي ذخيرة بلاد ما بين النهرين Mesopotamia»<sup>(١)</sup>.

(٣)

ونحن نؤيد بدون شك، ما ذهب إليه الفريق الثاني؛ لأن أتباعه قد توصلوا إلى آرائهم من خلال دراستهم العميقه لتاريخ الفكر الشرقي، بدون أن تسيرهم الأهواء العنصرية، والغايات الرخيصة، والأهداف السياسية. وقد ساعدتهم على ذلك، لامامهم بلغات الشعوب التي كتب بها التراث الشرقي. وأراء هذا الفريق

(١) (عن) توفيق الطويل، أسس الفلسفة، ط٦، القاهرة، دار النهضة العربية، ١٩٧٦، ص

على كل حال، لا تبني صفة الفلسف الحقيقي عن اليونانيين، أو نشأة المذاهب الفلسفية الكبرى مع اليونانيين؛ إنما فقط، تلقي الضوء على أن كثيراً من الأفكار الفلسفية التي عالجها الفلاسفة اليونانيون، كانت سائدة بصورة ما... عند المشارقة، وقد انتقلت آراء ومعتقدات هؤلاء إلى بلاد اليونان، بطرق مختلفة، منها: الحروب، والتجارة، والرحلات... الخ.

فمن الثابت برأي هذا الفريق، أن فيثاغورس Pythagore قد ذهب إلى مصر وبابل، وأنه قد استفاد الرياضيات من المصريين (وهذا هو رأي إيزوقراط اليوناني، أيضاً). وأن أرسطو زار مصر، واتصل بكنتها، واستفاد منهم كثيراً، ولا سيما في حقل الرياضيات. وأن أفلاطون قد ارتحل إلى مصر عدّة مرات، وقد أمضى زمناً ليس بالقصير في عين شمس. ومن الطبيعي أن يكون قد اتصل بكنتها، ولاحظ طقوسهم الدينية، واستفاد من معارفهم الفلكية وعاداتهم وتقاليدهم. وهو يذكر مصر كثيراً في كتابيه: الجمهورية والقوانين. يقول يوسف كرم: «قضى (أي أفلاطون) زمناً في عين شمس واتصل بمدرستها الكهنوتية، وأخذ بنصيب من علم الفلك، ولا بد أن يكون قد استفاد أيضاً بلاحظة الديانة والحكم والأخلاق والتقاليد، فإن في مؤلفاته الشواهد العديدة على ذلك»<sup>(١)</sup>.

ويذهب جيمس هنري برستيد في كتابه تطور الفكر والدين في مصر القديمة، إلى القول: إن النهج الذي اتخذه أفلاطون في الحديث عن الروح، ولائيات خلودها، يشبه الدياليوقات Dialogues (المحاورات) المصرية، كديالوغ (حوار) كاره البشر مع روحه. وهو يوافق غاردنر على رأيه بوجود تماثيل بين الدياليوقات المصرية والدياليوقات الأفلاطونية Dialogues Platoniques. كما يرى أن المثل السياسية الأفلاطونية تشبه المثل العليا لسياسة الدولة المصرية، وربما يكون أفلاطون قد استفادها أثناء زيارته إلى مصر. «وعندما جعل أفلاطون في مقالته عن السياسة، الدولة تعكس العدالة المنظم، ربما لم يكن يعلم إلا قليلاً، أن مصر كانت قد اتخذت منذ ألف وخمسين سنة خلت، هذا المثل الأعلى، وحاولت أن تجعله حقيقة واقعة، أو هل هذا دليل

---

(١) دائرة المعارف الإسلامية (مراجع سابق)، مادة «أفلاطون»، ص ٤٢٩ - ٤٣٠.

آخر، على أن أفلاطون كان في مصر، وأنه رأى استحوذ عليه هناك<sup>(١)</sup>.

هذا يعني، أنه إذا كان اليونانيون لم يتلقوا من الشرقيين فلسفة حقيقة، ولا أي علم حقيقي، فذلك لا يعني، أنهم لم يتلقوا من المغارقة، مواداً، كدستها التجربة الطويلة، والتأمل العميق في بعض مظاهر الوجود، والمتضمنة بعض المحاولات أو الخطوط العريضة لتفسير الكون.

فتحن نرى مثلاً، شبيهاً إلى حد ما، بين فلسفة هيراقليطس والفيثاغوريين، وبين الفلسفة الهندية. فالشبه بين فلسفة هيراقليطس والفلسفة الهندية، يتأتى من فكرة الشائوم والصيورة، التي تسود كلاً من الفلسفتين. والشبه بين فلسفة الفيثاغوريين والفلسفة الهندية، يتأتى من فكرة التناصح التي تحكم كلاً من الفلسفتين على حد سواء، ورغبتها في الخلاص أو النجاة من ذلك.

ثم إن المؤرخين اليونانيين وال فلاسفة اليونانيين، أنفسهم، قد اعترفوا بسبق المغارقة لهم في ميدان التفاسف؛ كما اعترفوا بفضلهم في هذا المجال؛ وكانوا يتحدثون باحترام جم عن العلوم والحضارة الشرقية.

فهيرودوت مثلاً في كتابه، هيرودوت يتحدث عن مصر، يرى أن الدين والحضارة اليونانية قد جاءا من مصر. كما يرى أن الفلسفة اليونانية، قد استفادوا من المصريين، النظريات الخاصة بخلود النفس، والتناصح.

وأفلاطون في كتابه، الطياوس، يوجه على لسان كاهن مصرى، خطاباً، إلى أحد اليونانيين، يدعو حقيقة إلى التأمل، والتعجب، والاستغراب. فهو يقول: «أيها اليونانيون! إنكم لا تزالون أولاداً في المعرفة، ولم يبلغ بعد أحدكم فيها مرتبة العجائز».

وأرسطو يرجع أو يفسر براعة المصريين في الرياضيات، فضلاً عن ولادة العلوم الرياضية أصلاً في بلاد مصر، إلى أن الكهنة المصريين كان لديهم الوقت الكافى والضروري للإكباب على البحث والتدقق.

---

(١) ترجمة زكي سوس، القاهرة، ١٩٦١، ص ٣٢٩ - ٣٤٠

ويعزى أوديم Eudème معرفة طاليس بالعلوم الرياضية إلى المصريين. كما يعزى إيزوقرات Isocrate أيضاً إلى المصريين، معرفة فيثاغورس بالرياضيات. ولأجل تفسير علم ديمقريطس Democritus الموسوعي، عزا اليونانيون إليه رحلات عديدة إلى الهند وغيرها من البلاد الشرقية، ومنها مصر.

#### (٤)

وإذا ما شدد البعض كثيراً على الطابع العملي والديني للفكر الشرقي، على اعتبار أن الأفكار الشرقية أكثر صلة بالحياة الدينية والعملية منها بالتفكير الفلسفى المنظم، فإن ذلك يثير أكثر من واحد من المفكرين الغربين المعاصرين. فالمؤرخ الفرنسي إميل بوترو E. Boutroux يلاحظ أن الفلسفة قد نشأت في جانب منها عن الدين. وبيول ماسون أورسيل، يرى أن كلا النوعين من التفكير: التفكير الفلسفى، والتفكير الديني، قد اختلطا خلال الأعصر الإنسانية المتعاقبة، ولا يمكن الفصل بينهما بصورة حاسمة. فالباحث الفلسفى نشأ أول ما نشا عن الدين، والأديان كثيراً ما تولدت من الفلسفات. والفلسفة اليونانية بحد ذاتها، لا تستبعد الدين أو التفكير الديني من مذاهبها، كما أنها تعالج مسائل الدين نفسها.

ويرى شارل فارنر Warner في كتابه، الفلسفة اليونانية والفكر في الشرق القديم، بأن التفكير الديني قد سبق التفكير الفلسفى عند اليونانيين. ونحن نلاحظ أن الفلسفة الإسلامية بعامة، قد نشأت إلى حد بعيد عن الدين الإسلامي؛ كما أن الديانة البوذية قد تولدت عن المذاهب الفلسفية الهندية التي كانت سائدة قبل ظهور بوذا.

ويرى إميل برهيه E. Bréhier، أن الفيلسوف أو الباحث في الفلسفة، ليس إنساناً يعيش في برج عاجي، لا يتاثر بما يدور من حوله وما يحيط به، وإنما هو موجود من شأنه أن يؤثر في الوجود الذي يحيط به ويعيش فيه، كما يتاثر به. فضلاً عن أن البحث الفلسفى لا يعزل فيما خاصية المعرفة بباقي وجودنا وما يحيط في خاطرنا، وإنما يُشرك الإنسان كله في عملية التأمل الفلسفى؛ تماماً، كما ي يعني

الفنان إلى الأشياء الجميلة بكل جوارحه. وهذا ما يفسر قول أنسلاطون: «إن الفيلسوف يتوجه نحو الحقيقة بكل كيانه . . .». وإذا كان هذا صحيحاً، فهذا يدعو إلى تذوق التفكير الشرقي؛ وبالتالي، الفكر الشرقي.

ثم إنه إذا صحَّ بأن التفكير الشرقي، هو تفكير عملي، والتفكير العملي أبعد ما يكون عن التفكير الفلسفِي، فالواقع أن التفكير العلمي، هو وليد التفكير العملي، وذلك وفقاً لنظرية برغسون Bergson المشهورة التي مفادها: أن الإنسان العالم أو العارف *Homo Sapiens* ما هو إلا امتداد للإنسان العامل *Homo Faber*. أما إذا كان الفكر الشرقي لم يبلغ في سموه مرتبة الفكر اليوناني القديم، فهذا لا يعنيه، ولا يمكن أن يكون سبباً للتبرير أو الطعن فيه؛ وإنما ينبغي النظر إليه، على أنه سابق للتفكير اليوناني القديم، بقرنون عدَّة، أو بالأحرى بعشرين القرنَّـاً؛ وهو بذلك يشكل المرحلة الأولى من مراحل التفكير الإنساني، واللبننة الأولى على طريق التحضر الإنساني والمعرفة الإنسانية، التي ينبغي دراستها، لمعرفة مدى التطور الذي أصاب العقل الإنساني فيما بعد، والذي بلغ ذروته مع اليونانيين؛ فيكون تذوقنا لتراث الفلسفة اليونانية أبلغ أثراً في النفس وأبقى.

## (٥)

والواقع أن من أسباب انتشار الفلسفة في بلاد اليونان، ونبوغ اليونانيين في عالم الفلسفة، اتصالهم بالبلاد الشرقية وتأثيرهم بالحضارات الشرقية. وإنَّ، فليس صحيحاً الادعاء، بأن الحضارة اليونانية هي الحضارة الإنسانية الأولى، التي أمدت العالم بالفلسفَـا الأول؛ وإنما قام قبلها حضارات عدَّة مختلفة في بلاد الشرق، مثل: مصر، والهند، والصين، وفارس، وببلاد ما بين النهرين . . . الخ. وعندما قامت حضارة اليونان، كانت هذه الحضارات ما زالت لامعة مزدهرة. ولعل هذا ما يفسر قول غوستاف لوبيون في كتابه، الحضارات الأولى *Les Premières Civilisations* «ونحن نعلم اليوم أنه في العصر الذي لم يكن فيه اليونانيون إلا جهله وبرابرة، كانت هنالك حضارات لامعة زاهرة على

ضفاف النيل وفي سهول كلديا».

ثم إننا نلاحظ أن فلاسفة اليونان لم يكونوا أصلًا من اليونان، وأن أول المدن التي نبغت في عالم الفلسفة في بلاد اليونان، هي المدن التي كانت قرية من بلاد الشرق، والقائمة في آسيا الصغرى، كمدينة ملطية Milet الواقعة في جزيرة إيونية في البحر الأسود، التي أنجبت كلاً من طاليس Thalès (٦٢٤ - ٥٤٧ ق. م) وأنكسبياس (٥٨٨ - ٥٢٥ ق. م)؛ ومدينة إيفيز Ephèse التي أنجبت هيراقليطس Heraclitus (٥٤٤ - ٤٧٥ ق. م)؛ ومدينة ساموس Samus التي أعطت فيثاغورس، وغير ذلك. هذا فضلاً عن أن سكان العالم اليوناني القديم، كانوا عبارة عن مهاجرين من آسيا، يتوزعون بين قبائل أربع: الأيونيون، والأيوليون، والدوريون، والأخيون. وما لا شك فيه أن اليونانيين قد عرفوا حضارات الشرق، إما عن طريق التجارة، أو عن طريق المrob، أو الرحلات، أو غير ذلك، فاستفادوا منها وأخذوا الكثير عنها<sup>(١)</sup>.

إذا كان صحيحًا أن اليونانيين قد استفادوا من تراث الشرق القديم في العلوم والفنون، وإذا كانت بعض آرائهم الفلسفية مستفادة من الشعب الشرقية، فالواقع أننا نلاحظ، بأن اليونانيين تميزوا عن الشعوب الشرقية القديمة، بميزة خاصة، هي أنهم التمسوا المعرفة لأجل المعرفة فقط، ويدافع من اللذة العقلية الخالصة.

وهكذا نرى، أن الفلاسفة اليونانيين، قد طلبوا المعرفة، وبحثوا في الوجود، وفي مختلف مظاهره، بدون الاهتمام بما قد ينتج عن ذلك، من فوائد عملية دينية أو دنيوية، أو بالأحرى، بدون أن تكون البواعث التي حرکتهم أو دفعتهم إلى ذلك، تتعلق بصورة مباشرة أو غير مباشرة، بغايات مادية أو هوم نجاتية، كما هو ملاحظ لدى الشعوب الشرقية.

لقد نظر اليونانيون إلى الوجود ومظاهره المختلفة، وما يطرأ عليه من مظاهر التبدل وضرور التغيير، بدافع صادق في طلب المعرفة والوصول إلى الحقيقة،

(١) الفلسفة عند اليونان، ط٢، القاهرة، دار النهضة العربية، ١٩٧٧، ص ٢٣ - ٢٤.

متحرين من قيود الحياة العملية ومقتضيات الحياة الدينية؛ فكانت آراؤهم الفلسفية المفردة والمعللة لظاهر الوجود المختلفة، مما لم تعرفه الشعوب الشرقية. وما يميز الأبحاث الفلسفية اليونانية عن الأفكار الشرقية الفلسفية، هو التحليل المنطقي، والترابط العلمي، والبرهان العقلي، الذي يسود هذه الأبحاث، والتي تفتقد إليه الأفكار الشرقية، بالرغم مما قد يبدو في هذه، من مظاهر الترابط الوثيق، والتأسرك الدقيق، والاستدلال العقلي، كما هو ملاحظاً في آراء المصريين الدينية، ولا سيما المتعلقة منها بالخلق، وبالنفس الإنسانية، والخلاص أو النجاة في الآخرة.

## (٦)

هذا يعني، - أو بالأحرى يؤدي إلى مقوله: مفادها -، أن دراسة لتاريخ الفلسفة العالمية، تبدأ بالشرق، هي منطقية، تملّها المنهجية العلمية التاريخية. من البديهي ضرورة البدء بدراسة البدء، والأصل. المناهج المختلفة كلها، من سوسيولوجية، وتاريخية، ومقارنة... الخ، تفرض ذلك. فمقارنة الموضوع عينه في مجتمعات متعددة، وفي أزمان متفاوتة، وفي أوضاع اجتماعية متباينة، تؤدي إلى فهمه فهماً أفضل وأكمل. ومن الجدير بالذكر، أننا نلاحظ عموماً، انعدام أو قلة الدراسات الفلسفية المقارنة والضرورية، بين الفلسفات الشرقية القديمة والفلسفة اليونانية، واستطراداً، الفلسفات الغربية الحديثة، التي يمكن أن تلقي الأصوات المختلفة على أهمية وقيمة الأفكار الفلسفية الشرقية.

وباختصار، هناك كما قلنا: موقفان فلسفيان واضحان إزاء بدء التفلسف الإنساني ونشوء الفلسفة. والسؤال الذي يمكن طرحه، هو: إلام يستند المتشددون في رفض التفلسف الشرقي، وعدم ردّ بدايات الفلسف الإنساني إلى بلاد الشرق القديم؟

نحن غيل إلى تعليل مواقف المنكرين لوجود فلسفات شرقية، أو بالأحرى لوجود أفكار شرقية جديرة بالدرس والبحث، إلى أن أكثرية هؤلاء المنكرين، هم

من المستشرقين الذين يجهلون تماماً اللغات الشرقية القديمة، كالهieroغليفية (المصرية)، والستسكريتية (الهندية)، والبابلية، والصينية، والفارسية... الخ التي كتبت بها الأفكار الشرقية؛ في حين أن السواد الأعظم منهم، يتقن المغترين: اليونانية القديمة، واللاتينية، وبذلك استطاعوا أن يدرسوا نظم اليونان والرومأن دراسات مستفيضة، فضلاً عن أن معظم معالم الحضارات الشرقية القديمة لا يزال مجهولاً، إما لقص في الوثائق والأثار التي اكتشفت حتى اليوم؛ وإما لضياع الجزء الأكبر من هذه الوثائق والأثار. مع الإشارة، إلى أن الوثائق والأثار الشرقية التي عثر عليها حتى الآن، لم تدرس بعد الدراسة الكافية، وذلك لقرب عهد اكتشاف الجزء الأكبر منها. تاهيك عن أنه ينبغي لا ننسى بذكثيراً من العلماء الغربيين، يعمدون إلى التقليل من أهمية الفكر الشرقي، لغايات لم تعد تخفي على أحد. فالأفكار الاستعمارية التي سادت القرنين الشامن عشر والتاسع عشر، والتي كان هدفها تبرير استعمار الغربيين لبلاد الشرق، بحجج تحضيرها أو تغذيتها، لعبت دوراً بالغ الشأن في ذلك، أي في إهمال دراسة الفكر الشرقي، وفي تجاهله والتقليل من قيمته، وفي طمس معالله في كثير من الأحيان.

(٧)

ونحن إذ ندين آراء المتشددين في رفض الأفكار الشرقية، جملة وتفصيلاً، ونخرجها من باب النظر الفلسفى، فإننا نتساءل بدورنا، عن المرتكزات العلمية، والأصول المنطقية، وال Shawahed الحسية، التي تستند إليها لإثبات وجود فلسفات شرقية، أو على الأقل، لإثبات وجود أفكار شرقية جديرة بالدرس والتأمل؟

لا شك في أن الإجابة على ذلك، قد يتجل، من خلال النظر إلى تاريخ الفلسفة الشامل، أو بالأحرى، من خلال معرفة تاريخ نشأة: كلمة فلسفة، ومعانيها المتعددة، في خلال الأعصر المتعاقبة لتاريخ التفلسف الإنساني.

الفلسفة كلمة يونانية الأصل، فِي لاصوفيا، ومعناها: إيثار أو عبادة الحكمة. (فِيلا = المحب؛ صوفيا = الحكمة). وقد اختلف مدلولها اختلافاً كبيراً في

الأعصر المفاوته لتاريخ الفلسفه الإنساني منذ بدايته حتى اليوم.

فـ اليونانيون مثلاً، لم يعرفوا حتى عهد هوميروس، الشاعر اليوناني المعروف، وصاحب الإلياذة المشهورة، سوى كلمة صوفوس، التي تعني الحكيم. ولعل هوميروس نفسه هو أول من استخدم هذه اللفظة للدلالة على النجار الحاذق. ومن ثمة أطلقت بعد ذلك، على كل حاذق في صنعته، كالموسيقي الماهر، والشاعر المبدع... الخ.

أما لفظة فيلوصوفس التي تعني محب الحكم، أو مؤثر الحكم، فلا يعرف بالتحديد تاريخ شبيوها أو نشأتها.

فهناك مثلاً، من يرى أن هيراقلطيس المترف سنة ٤٧٥ ق. م، هو أول من استخدماها:

وهناك كـ ابن النديم، من يرى أن فيثاغورس (٤٩٧-٥٧٠ ق. م)<sup>(١)</sup> العام الرياضي المشهور، الذي تُنسب إليه الرسائل المعروفة، باسم الذهبيات، - حيث كان جالينوس، الطبيب اليوناني المعروف، يكتبها بماء الذهب، إجلالاً لها، ومنها مثلاً، السياسة العقلية -، هو أول من أشار إلى معنى الفلسفه بهذا الإسم<sup>(٢)</sup>، وذلك عندما قال: إن الحكم صفة لا تصدق على أي إنسان كان، بحكم كونه كائناً مخلوقاً، ولأنها صفة تختص بالآلهة وحدها؛ وإنه يكفي الإنسان شرفاً، أن يهوى الحكمه (البحث عن طبيعة الأشياء أو حقيقة الموجودات)، ويجد في طلبها. وكان يقول - أي فيثاغورس -: «إن الحياة أشبه ما تكون بحفلة رياضية». فهناك قوم يذهبون إليها للالشراك في الألعاب الرياضية. وهناك قوم يذهبون إليها لإجراء بعض المبادلات التجارية. وهناك آخرون، وهم صفة الناس، من يذهبون إليها للتأمل والمشاهدة. وهكذا الحال أيضاً بالنسبة للحياة. فإن ثمة أناس لا يعنهم من الدنيا سوى المجد، وآخرون لا يهتمون فيها سوى بتحقيق

(١) يرى بعض الباحثين أن فيثاغورس عاش مائة عام؛ ويرى آخرون أنه عاش ثمانين عاماً وكان يعتقد أنه كان أسمى من غيره من البشر ولكنه دون الآلهة مرتبة. (الفلسفه عند اليونان، ص ٦٨).

(٢) الفهرست، تحقيق رضا تجدد، ١٩٧١ م، ٣٠٥ - ٣٠٦.

مصالحهم وإشباع شهواتهم، في حين أن هناك آخرين، وهم الفلاسفة، لا ينشدون إلا الاهتداء إلى الحقيقة<sup>(١)</sup>.

وهنالك من يرى، أن هيرودوت المؤرخ اليوناني المعروف، هو أول من استعمل لفظة فلسفه. فقد روى أن كريسيوس قال لـ صولون المشرع اليوناني: «لقد بلغني أنك جبت كثيراً من البلدان متكلساً، بغية ملاحظتها واكتشاف معالمها». وأنه منذ ذلك الحين، انتشر استعمال الكلمة فلسفة في بلاد اليونان، وتعدد معناها العام، لتعني الجهد المبذول في سبيل المعرفة الخالصة، أو البحث في المعرفة لأجل المعرفة فقط، بدون الاهتمام بالغايات العملية أو الفوائد المادية المرتبة من جراء ذلك. واستناداً إلى هذا الفهم لكلمة فلسفة، وإلى معناها الذي انتشر في بلاد اليونان، سمي سocrates ( Sokrates - ٤٧٠ - ٣٩٩ ق. م) نفسه بـ الفيلسوف، فكان أول من عرف بهذا الإسم؛ فضلاً عن أنه كان أجدل من يستحق هذا اللقب بنظر فيكتور كوزان. وقد قال شيشرون Cicero عنه: إن سocrates قد أنزل الفلسفة من السماء إلى الأرض وأدخلها المنازل جميعاً<sup>(٢)</sup>.

وعندما جرت الكلمة فلسفة على أقلام الباحثين في الفلسفة، ومؤرخي الفكر الإنساني في الأعصر المتعاقبة لتاريخ التفلسف الإنساني، لم يكونوا جميعهم يقصدون بها معنى محدداً بالذات. فقد نظروا إليها حيناً، على أنها كتابة عن: حب الحكمة واستطلاع طبائع الأشياء والنظر في أسبابها وغايتها. ونظروا إليها حيناً آخر، على أنها دراسة الطبيعة ودرس مظاهرها المختلفة أو ما نسميه نحن اليوم: بالعلم الطبيعي. وعنوا بها تارة، العلوم الروحانية، المتمثلة في السحر والفلك والتنجيم، والكيمياء، التي كانت تعنى بتحويل المعادن الخيسية إلى أخرى شريفة، كتحويل الحديد مثلاً إلى فضة أو ذهب. وعنوا بها تارة أخرى، الدراسة العليا التي تطلبتها الجامعات في العصور الوسطى، والتي كانت تشمل فرعاً ثلاثة للفلسفة: الفلسفة الطبيعية، وفلسفة الأخلاق، وفلسفة ما وراء الطبيعة. وقصدوا بها آونة، دراسة ما وراء الطبيعة أو البحث عن الحقائق

(١) زكريا إبراهيم، مشكلة الفلسفة، ص ١٥.

(٢) الفلسفة عند اليونان، ص ١٤٤، (نقلأً عن ١,٥ Cicero, Tuscul quaest).

القصوى للأشياء وعن عللها العامة (الميتافيزيقا). كما قصدوا بها آونة أخرى، علم الأخلاق ومبادئ السلوك الإنساني؛ لأن غرض الفيلسوف في عمله: إصابة الحق، وفي علمه: العمل بالحق.

وهنالك تعاريفات أخرى حديثة ومتنوعة للفلسفة، منها تعريف غوبيلو Goblot الذي يرى أن الفلسفة هي : دراسة كل ما لم ينبع الإنسان في معرفته معرفة علمية. وأخيراً استقر تعريف الفلسفة على أنها نظام شامل ذي مقدمات ونتائج منطقية، يقوم عليها تحليل ظاهر الوجود، بغية إدراك الموجودات على ما هي عليه فعلاً، من فهم أسبابها، وغاياتها، وتبين قيمتها الذاتية بالإضافة إلى كل موجود بنفسه، ثم تعين مرتبة كل موجود منها بالإضافة إلى كل موجود آخر<sup>(١)</sup>، بحيث أصبحت الفلسفة كناعة عن تحليل للأفاظ وتحديد معانها، والبحث في القضايا المطلقة منها والتنتائج التالية منها والمترتبة عنها<sup>(٢)</sup>.

#### (٨)

والحقيقة، أنه من خلال النظر إلى تاريخ الفلسفة، والتعاريف والمعاني المتعددة لهذه، على مدار الأعصر المتعاقبة لتاريخ التفلسف الإنساني، يمكن القول: إنه يختفي من يظن أن في وسعه تعريف الفلسفة، أو تحديد مجالها تحديداً مطلقاً. فالفلسفة تتناول بالدراسة كل ما هو كائن، وما يجب أن يكون في الحياة. ولهذا، فهي تنبض بالحياة، لأنها تعبّر عن واقع الحياة، كما تعبّر عن الحياة كما يجب أن تكون. ولا ندري فيما إذا كان بالإمكان تعريف الحياة. إن الحياة على حد قول هنري برغسون، أشبه ما تكون بسمفونية موسيقية حالة. فهل يا ترى بمقدور أحد أن يعرف وحدد كنه هذه السمفونية، كتعريفه وتحديد لكتنه ظاهرة طبيعية؟ الواقع أننا لا نستطيع ذلك، وإنما نقدر فقط على أن نعيشها ونتندمج فيها. وكذلك الحياة لا تعريف لها، وإن كنا نعيشها بكل خواطernا، وملؤها بتصوراتنا، وقيمنا، وأحلامنا.

(١) عمر فروخ، عبرية العرب في العلم والفلسفة، ط٢، بيروت، ١٩٥٢.

(٢) يعرف ثجثشتاين Wittgenstein الفلسفة بأنها «توضيح الأنكوار توضيحاً منطقياً»؛ أي توضيح القضايا الغامضة، بغية كشف معانها الحقيقة. كما يُعرف كارناب Carnap الفلسفة، بأنها « مجرد تحليلات لتركيبيات لغوية»؛ أي مجرد تحليل منطقي للغة، لا أكثر ولا أقل.

ولذا، يذهب بعض المفكرين المعاصرین، ومنهم أندريه كرسون، إلى القول: إن الفلسفة في حقيقتها، ليست إلا خواطر وأحلاماً لا ماضي لها، ولا حاضر، ولا مستقبل. وهي كثيرة المذاهب، متعددة الشعب، متباعدة النظريات والأراء؛ وليس هذه النظريات وهذه المذاهب، سوى أصداء لميل جامح لا يكتب، يتكون في الإنسان منذ عهد الطفولة، ويرافقه حتى آخر رمق من حياته.

كما يذهب آخرون إلى القول: إن الفلسفة: فنّ قول الشيء وضله. فهي الأعيب الفاظ لا معنى محدداً لها إلا في أذهان أصحابها، لأنها الفاظ عامة لا تدل على شيء واضح، تبدأ من حيث ينتهي وضوح المعنى.

ولعل هذا ما يفسر قول أرسسطو المشهور: «إذا لزم التفلسف وجب أن تفلسف، وإذا لم يلزم التفلسف، وجب أن تفلسف أيضاً، لثبت عدم لزوم أو جدوى التفلسف». مع الملاحظة أنه ينبغي ألا يغرب عن الأذهان، أن الفلسفة كانت حتى مطلع القرن السابع عشر، عبارة عن دائرة معارف عامة، وكانت تلقب بأم العلوم *La Mère des Sciences* لأنها كانت تشمل كل أنواع العلوم والمعارف، من كيمياء، وفلك، وطب، واجتماع، وأخلاق، ونفس، وطبيعتيات، ومنطق، وميتافيزيقاً، وهندسة، وفيزياء، ورياضيات... الخ. وأنه منذ مطلع القرن السابع عشر فقط، بدأ انقسام العلوم البحثية والدقائق المختلفة، عن الفلسفة. فانفصلت الهندسة أولاً، ثم انفصل علم الفلك مع رواد الأبحاث التجريبية الثلاثة: كوبرنيك، ونيوتون، و غاليليو، ثم الكيمياء مع لا فوازيم... الخ.

ومن خلال ملاحظة التعريفات المتعددة السالفة الذكر، لكلمة فلוסفة، والأراء المتضاربة حولها، يتبدى لنا، أن تعريف الفلسفة، يتارجح في النهاية، بين مفهومين:

١ - مفهوم مطلق، يرى أن الفلسفة، تتناول دراسة كل مظاهر من مظاهر الوجود، وتتصدى لمعالجة كافة الظواهر الاجتماعية، وذلك وفق نظام خصوص وحسب قواعد العقل والمنطق.

٢ - مفهوم نسي، وهو لا يعني سوى التأمل في ظواهر الوجود، أو في بعض

هذه الظواهر، وملاحظة أوجه التوافق أو التباين بين مختلف الموجودات أو بعضها.

فإذا اعتمدنا، - برأي البعض -، التعريف المطلق للفلسفة، يصبح عدد الفلسفة قليلاً جداً، إذ تخلو عندها أعمق برمتها من الفلسفة، كما تفتقد أسم كثيرة لما هو في الحقيقة فلسفة.

وإذا اعتمدنا التعريف النسبي، فإنه يصبح كل إنسان فيلسوفاً؛ لأن لكل إنسان طريقة خاصة في السلوك والتفكير؛ وهو يدافع عن أفكاره وسلوكه بوجه الآخرين. حتى الطفل الذي يمسّ بصبعه، يصبح برأي هذا البعض، فيلسوفاً؛ لأنه توصل إلى طريقة يستحلب بها ريقه، ويشغل عضلات فمه المتشوقة إلى الرضاع، مما يستغنى معه مؤقتاً عن الرضاع الحقيقي.

والحقيقة أن التعريف الصحيح للفلسفة، ينبغي أن يكون التعريف المطلق، ولكن مع الأخذ بعين الاعتبار، لعنصرى المكان والزمان، اللذين نشأاً فيها من نريد أن نقيس جهوده العقلية. فالإنسان في نهاية المطاف، أسير المكان والزمان، ولا يمكن لأي فرد، بصورة عامة، أن يتغلّب منها ومن غط الحياة والتفكير السائد فيها. مع الإشارة إلى أن عبقرية المفكر تقاس عادة، بمقدار تفلته الفكري من المحيط الذي يعيش فيه، وتصوره لبناء مجتمع أفضل.

ولهذا لا يمكن، أو بالأحرى من المستحيل، أن نحكم على مفكر عاش في الألف الثاني أو الثالث ق. م، كما نحكم على مفكر آخر عاش في القرون الميلادية، أو قبلها بقليل، أو في العصور الحديثة. فالثقافة الإنسانية، والفكر الإنساني، عبارة عن سلسلة من الحلقات المتصلة والمترابطة بعضها ببعض؛ وكل حلقة عمل تقوم به أو تؤديه، إذ توصل حلقة باخرى. وأي شرخ في آية حلقة، يعني شرخاً للسلسلة بكاملها.

ولذا، فلا يمكن لأحد، الادعاء بمعرفة تاريخ الفلسفة الغربية الحديثة، بدون الاطلاع على الفلسفة الوسيطة، وعلى الأخص ابن رشد، الذي أثر تأثيراً كبيراً على جمال العقل الغربي، وساهم مساهمة فعالة في نشأة الفكر الفلسفى الحديث.

وهكذا، فتحن نرى مثلاً، أن الرجل الذي عاش في بقعة ما من بقاع بلاد ما بين النهرين، والذي خطر له في ساعة من ساعات التاريخ المجهولة لدينا، أن يقطع جذع شجرة ضخمة، ليصنع منها دولابين يمبلان إلى الاستدارة، ويوضع عليهما عربة تمكنه من نقل محتاعه من مكان إلى آخر، هو في نظرنا، أعظم قيمة وأفضل، من مخترع دولاب الكاوتشوك الأول، الذي تتنعم في فوائد الحضارة المعاصرة. فجميع المخترعين الذي أتوا من بعد ذلك العبرى المجهول، مدینتون له بصنع الدولاب «الفطري» الأول.

وإذن، فإن النقد الذي يوجه عادة إلى المشارقة القدامى، من مصرىين، وصينيين، وبابليين، وهنود... الخ من حيث أنهم أبعد ما يكونون عن التفكير الفلسفى المنظم، أو البحث المنطقى، هو في الحقيقة نقد لا يخلو من التعزيز، ولا يبعد عن الموى. فاليونانيون كما أشرنا، قد أخذوا الشيء الكثير من المشارقة. وعلى هذا الأساس أيضاً، لا يستقيم حديث الناقدين الغربيين عن الفلسفة العربية، ولا نقدمهم لل فلاسفة المسلمين.

فالقول مثلاً، ماذا أعطى الكتبي، أو الفارابي، أو ابن سينا، أو الفرازى، أو ابن رشد، أو ابن خلدون... الخ في حقل العلم والمعرفة الإنسانية، إزاء غاليليو ، وأوغست كونت، ودوركايم، وديكارت، و كانط، وهىغل، وماركس... الخ قول فاسد، لأنه قول لا يستند إلى محاكمة موضوعية لمعطيات التاريخ والزمن. فضلاً عن أنه كما قلنا، لا يمكن الموازنـة بين فيلسوف، أو عالم، أو مفكر. عاش في القرون الوسطى ، وبين آخر عاش في القرون الحديثة. وقارئ ديكارت والعارف بأساس فلسفته، لا بد وأن يتذكر أو تعود به ذاكرته إلى ابن سينا ويراهـنه على وجود النفس الإنسانية (برهان الرجل المعلق في الفضاء)... وقد يكون ديكارت اطلع على آراء ابن سينا في النفس الإنسانية أو لم يطلع... ولكن المهم هو أن الكوجيتو Le Cojito أنا أذكر إذن فأنا موجود الذي توصل إليه، ديكارت، بعد تفكير طويل ، والذي أقام عليه صرح فلسفته كلها، ليس جديداً كل الجدة، ونحن نراه عند ابن سينا، وإن كان بصورة أخرى. ولا يمكن لدارسـن علم الاجتماع، أو دارسـن أوغست كونت، أو

دور كايم، إلا وأن يذكر عبد الرحمن بن خلدون، العالم العربي، الذي يعتبر اليوم بشهادة معظم المستشرقين، الرائد الأول لعلم الاجتماع، ومنشئ هذا العلم بالذات.

وقد جاء في كتاب انتصار الحضارة، لـ جيمس هنري بروستيد، في معرض حديثه عن علم الطب عند المصريين القديمي، وتقديمهم المهايل في هذا المجال، ما يلي: «للمرة الأولى في تاريخ العالم، نقرأ بعض الملاحظات عن مخ الإنسان. بل إن كلمة مخ تظهر... لأول مرة في خطوط. وتمكن ذلك الجراح المصري الذي ألف هذه الوثيقة، من معرفة أن المخ هو الذي يتحكم في أعصاب الأعضاء المختلفة، وأوضح لنا نوعاً من التحقيق العلمي عن وظيفة المخ لم يصل إليه الباحثون إلا منذ عهد قريب؛ واكتشف ذلك الطبيب أيضاً، أن القلب هو القوة المعلقة للنظام في الجسم، وهو في الوقت ذاته مركز هذا النظام... وما يدهشنا أيضاً أنه ورد للمرة الأولى في مؤلفات الطب، ذكر الخياطة الجراحية في تلك البردية»<sup>(١)</sup>. وهي بردية إدوبن سميث Edwin Smith Papyrus التي يرتد تاريخها إلى أكثر من ستة وثلاثين قرناً، وتصف ثقافي وأربعين حالة من حالات الجراحة التطبيقية. وهي دراسة عن الجراحة وعن الطب الظاهري، تبدأ من أعلى الرأس، ثم تتناول الجسم جزءاً جزءاً، كالصدر، والعمود الفقري، والأطراف... الخ.

كما جاء في الكتاب نفسه<sup>(٢)</sup> أن الملك دارا الفارسي، قد أقام أقدم مدرسة طبية، كمؤسسة مزودة بما يلزمها من الآلات، التي كانت تستخدم في العمليات الجراحية.

(٩)

لا شك في أن التفكير الشرقي بعامة، يمت بصلة وثيقة إلى عالم الذات والغيبيات، ويعود في كثير من الأحيان عن الروح العلمية الدقيقة. ولكن هذا لا

(١) ص ٢٠.

(٢) ص ٢٧٣.

يعني، أن التفكير الغربي أو اليوناني القديم، يخلو من ذلك. صحيح أن الفكر اليوناني فكر متاحك وشامل، يستخدم المنطق ومحكم العقل في كل شيء، إلا أن هناك هنات وفجوات كثيرة نجدها حتى لدى أكبر الفلسفه اليونانيين. ونظرة خاطفة على فلسفة أفلاطون وأرسطو، وما من أكبر الفلسفه على الإطلاق، تبين لنا ذلك.

فأرسطوطاليس مثلاً، الذي يوصف عامة بـ العقل الأول، والمعلم الأول، لوضعه علىً جديداً، هو علم المنطق، الذي به يعلو التفلسف، ارتكب أخطاء علمية جسيمة. فقد رفض مثلاً، نظرية المذهب الذري، التي كانت سائدة في عصره، والتي مفادها: أن كل الأجسام الطبيعية الموجودة في العالم، إنما تكون من عنصر واحد، وهي تختلف بعضها عن بعض، تبعاً لاختلاف عدد وحجم وترتيب الذرات التي يتتألف منها كل جسم؛ ورجع إلى نظرية العناصر الأربعة، التي ترى أن جميع الأشياء أو الموجودات إنما تتكون من أربعة عناصر، هي: الماء، والهواء، والنار، والتربة. كما أنه رفض الرأي - الصحيح - القائل: إن الأرض كرة سابحة في الفضاء، وقال بدلاً من ذلك، إن الأرض هي مركز النظام الشمسي. فضلاً عن أنه قال: إن سرعة الأجسام في السقوط، إنما تناسب مع ثقلها تناسباً رأسياً، بمعنى أن الجسم الأكثر وزناً أو ثقلاً، يصل إلى الأرض، إذا ما أُسقط من على ، في مدة أقل من المدة، التي يصل إليها جسم آخر، هو دونه وزناً. وهو لا شك رأي خاطئ من الناحية العلمية البحتة.

وقد أورد الجاحظ المتفوق سنة ٢٥٥ هجرية الموافق سنة ٨٦٨ ميلادية، في كتابه الحيوان، مأخذ كثيرة على أرسطو، عدّها من قبيل الخرافات، لا الحقائق الجديرة بأن تقال على لسان أرسطو، منها: أن هذا، روى أن ثمة طائراً قادراً على الطيران بعيداً، والاهتداء الدقيق، يعيش في منطقة الجبال الواقعة شرقى العراق، ولا يبني عشه إلا من أوراق شجر الدار صيني، التي تنبت على حدود الصين. وقد تعجب الجاحظ من قول أرسطو هذا، قائلاً: «ولست أدفع خبر صاحب المنطق عن صاحب الدار صيني، وإن كنت لا أعرف الوجه في أن طائراً ينهض من وكره في الجبال بفارس أو باليمين، ويعمد نحو بلاد الدار صيني، وهو

لم يجاور موضعه ولا قرب منه، حتى لو كان هذا الطير من القواطع، فكيف يقطع الصالحون الأملس، ويطعن الأودية، وأهضم الجبال، بالتدويم بالأجراء، وبال مضي على السمت، لطلب ما لم يره ولم يشهه ولم يذقه. (وبعد) فإنه لا يجلب منه بمنقاره ورجليه، ما يصير فراشا له، إلا بالاختلاف الطويل. (فضلاً عن) أن شجر الدار صفي، ليس بالوطيء ولا بالوثير، ولا هو لهذا الطائر بطعام. فانا وإن كنت لا أعرف العلة بعينها، فلست أنكر الأمور من هذه الجهة، فإذا ذكر هذا. كما أن الباحث قد أنكر على أرسطو، قصة الحياة، التي لا تشفى لدغتها، إلا بالمعالجة بحجر يخرج من قبور بعض الملوك، فائلاً: (وقال صاحب المتنق: ويكون بالمدينة التي تسمى باليونانية: طقون، حية صغيرة شديدة اللدغ، لا تعالج لدغتها إلا بحجر يخرج من قبور بعض الملوك. ولم أفهم أنا هذا، ولم كان ذلك؟).

فضلاً عن أن هناك أشياء كثيرة أخرى، أنكرها الباحث على أرسطو، لأنه وجد أنها لا تستقيم مع أحكام العقل والمنطق<sup>(١)</sup>.

وقد تكون هذه الآراء منسوبة إلى أرسطو على وجه الخطأ، ولم يقلها أرسطو حقيقة، ولكن المهم والجليل بالذكر، هو أن الباحث المتوفى في القرن التاسع الميلادي، وجد أن هذه الآراء غير معقوله، ولا يمكن أن تستقيم مع الذهن السليم، ولو كان فائلاً أرسطو بالذات.

وإذا ما رأى البعض أن هذه المأخذ هي مجرد تهم منسوبة إلى أرسطو، لأنها ليست ثابتة، فإن بعض الباحثين، ومن بينهم، بعض الباحثين الغربيين، يرى أن فلسفة أرسطو فيها كثير من الفجوات، وهي في جملها بعيدة عن البحث العلمي والفلسفـي الصحيح؛ وبالتالي، بعيدة عن الإبداع العقلي؛ لأنـها عبارة عن جمـع العـلوم المختلـفة الـتي كانت سـائدة في عـصره؛ وقد سـاهمـت في تعـطـيل مـسـيرـة العـلم الصـحيـح. «أـرـسـطـوـيـنـقـهـ العـقـمـ وـالـسـمـوـ وـالـإـبدـاعـ». هـنـاك عـدـدـ كـبـيرـ من مؤـرـخـيـ الفلـسـفـةـ المشـهـورـينـ يـنـظـرونـ إـلـيـهـ هـنـهـ النـظـرةـ. ولـقـدـ عـبـرـ عـنـ نـظـرـتـهـمـ

---

(١) ٥١٧/٣، ٥١٨-٥١٩، ٥٢/٥، ٢٢٠، ٥٠٢-٥٠٣ (نقلـاً عن عـقـرـيـةـ العـربـ فـيـ الـعـلـمـ وـالـفـلـسـفـةـ، لـعـصـرـ فـروـخـ، صـ ١٣ - ١٥ـ).

هذه لاون روين Robin L. في كتابه المشهور: الفكر اليوناني (قائلان): لعلنا لا نظلم أرسطو إذا قلنا عنه إنه كان فيلسوفاً بزيادة، وإنه لم يكن فيلسوفاً بكفاية... كان جديلاً ماهراً... ولم يكن بالعميق ولا بالبدع... لقد حول إلى مدة طويلة العلم عن الطريق التي لو ظل سائراً عليها، لكان حقق تقدماً حقيقياً وسريعاً... لقد جمع علوم عصره ورتبتها في دروس وأبحاث. فشمل مؤلفاته وتنوعها، وصفاته في ترتيب الأفكار وعرضها - صفات تختلف عن روح البحث العلمي والفلسفي - استحقت لفلسفته ولاسمها حظاً لا مثيل له<sup>(١)</sup>.

ويقول ليوز: «من الأمور العسيرة أن نتحدث عن أرسطو بغير إسراف؛ لأنك ستتحسن إزاءه أنه عملاق جبار، لكنك ستتعلم إلى جانب ذلك، أنه خطيرٌ فيها قال. إنك إذ تنظر إليه بعين التاريخ لترى هذا الأفق الفسيح الذي جال فيه بنظراته، لا يسعك إلا العجب والإعجاب. لكنك إذا نظرت إليه بعين العلم لترى كم أصاب في تلك النظارات، فاحسأ كل نظرة منها على حلة وختيراً لما يترتب عليها من نتائج، فلا يسعك إلا أن تسدل عليه ستار الإهمال... إننا اليوم إذا ما أردنا تقدير حصيلة عمله في الكشف عن الحقائق الإيجابية، رأينا أن أقواله - حين تكون خالية من الخطأ - تافهة لا قيمة لها، فلن تجد في الكشوف العلمية العظيمة كشفاً واحداً يرجع فيه الفضل إليه أو إلى أحد من تلاميه»<sup>(٢)</sup>.

ولذا، فإذا أخذ بعض الباحثين والمفكرين على المشارقة، بعض الأخطاء واللاحظات، فهذا شيء لم تخُل منه أمة من الأمم، حتى يبرأ منه الشرقيون. فضلاً عن أنه ينبغي الاعتراف، بأن المتأخرین في الزمن، يستفيدون دائمًا من جهود المتقدمين عليهم، أو السابقين لهم. وال المعارف الإنسانية في النهاية، ما هي إلا كتامة عن وحدة متكاملة، يتفاعل بعضها مع بعض، ويؤثر بعضها في البعض الآخر. وقد رأينا كيف أن أرسطو

(١) دائرة المعارف (ف. أ. البستاني)، م، ٩، بيروت، ١٩٧١، مادة «أرسطو»، ص ٤٣٢.

(٢) (عن) محمد مرجب، المسألة الفلسفية، ص ٥.

نفسه لا يسلم من النقد، إذا ما أردنا ذلك، وهو من هيمنت فلسفته على الفكر الفلسفي القديم، والوسيط برمته، في الشرق والغرب معاً.

(١٠)

والسؤال الذي يطرح نفسه هو: إلام نود الوصول، وماذا نريد أن نقول؟  
بعد عرض الآراء المختلفة والمتضاربة حول الفلسفات الشرقية، وتاريخ  
نشأة التفلسف الإنساني، واستعراض آراء بعض الباحثين المغالين في آرائهم  
المختلفة، نود القول:

أولاً: إننا نقف من الباحثين المغالين، موقف الرافض لأرائهم، والتشكك  
في أحکامهم. فالرغم من جميع المأخذ على أرسطو، وكذلك أفلاطون، فإن  
هذين، يعيان قطبين فلسفيين، دار الفلسفة القدامي في فلكهما، ولم تستطع  
الفلسفة الوسيطة، الفكاك من أسرهما، ولا تزال الفلسفة الحديثة، تغرس من  
معينها.

ثانياً: إننا نقف من إسم: الفلسفات الشرقية بصورة عامة، موقف الخنز،  
ونغيل بدلاً من ذلك، إلى تسميتها بـ: الفكر الشرقي، لأنه لا يكتننا بعامة، أن  
نستند إلى بعض التعريفات لكلمة الفلسفة، لثبت ما يسميه البعض بـ:  
الفلسفات الشرقية بصورة مطلقة. فالفلسفة بنظرنا، هي بناء عقلي منطقي كامل  
متتكامل، تبحث في الوجود كله بمختلف مظاهره، بحثاً متصلةً ودقيقةً، وتقدم  
الحلول الناجعة لمختلف مشاكل الإنسان والمجتمع. والذي يبحث على هذا  
النحو فقط، يصبح فيلسوفاً؛ لأنه يقدم لنا مذهبًا فلسفياً متواسكاً بعامة، ولو كان  
هذا المذهب لا يخلو من بعض الفجوات، التي نلحظها في ثناياه، والتي لا  
تستقيم أمام النظر، في بعض الأحيان.

مع الملاحظة أن بعض الفكر الشرقي، كال الفكر المصري ، والفكر الهندي ،  
وال الفكر الصيني ، يستحق تسميته باسم الفلسفة ؛ لأن المصريين ، والهنود  
والصينيين ، خاضوا في مختلف موضوعات الفلسفة ، وأبدوا رأيهم فيها ، سواء  
كان ذلك ، من أجل غابات عملية نجاتية ، أو فوائد مادية ... الخ . ولأن

الغربيين أصبحوا يتحدثون في جامعاتهم، عن فلسفات شرقية جديرة بالدراسة، كالفلسفات الهندية، والصينية، والمصرية...

ثالثاً: إذا كان على الباحث الناقد، الذي يقيس الجهد العقلية لمفكر ما، أن يأخذ بعين الاعتبار، عنصري المكان والزمان، اللذين كان يعيش فيها ذلك المفكر، بدون أن يشتط في أحکامه، فيرى في كل مفكر فيلسوفاً وعالماً، إلا إذا كان ذلك المفكر قد بحث في مختلف ظواهر وظاهر الوجود، فذلك يعني أنه لا يمكن أن تنفي صفة التفكير ولقب المفكر، عن إنسان أبدى رأيه في أمور كثيرة، ويبحث في بعض ظواهر الوجود، ولا تكون أيضاً، كمن يتتجاهل حقائق المكان والزمان، وأمور الاجتماع.

يُبَدِّلُ أن الحديث عن فكر شرقي بعامة، لا يمكن أن يقنع أحداً بوجود هذا الفكر، إلا إذا رأى أمام ناظريه، صوراً مختلفة، تدلل على طبيعة هذا الفكر. واستعراض بعض النهاج التفصيلية، التي تبرهن على وجود فكر شرقي - أو فلسفات شرقية -، أمر لا غنى عنه في هذا المجال. ولذا، فإننا سننقوم بدراسة بعض الموضوعات، التي تلقي بعض الأضواء على مختلف جوانب الفكر الشرقي، والتي تدلل بصورة لا يرقى إليها الشك بعد ذلك، على وجود تراث فكري شرقي غني، جدير بالنظر والدراسة. وستتناول بخاصة، الفكر المصري، الذي يتمظهر في أمور متعددة، منها: الدين، والمتافيزيقا، والأخلاق، والسياسة، والقانون، والإنسان... الخ، ثم نتناول الحديث عن الفكر الهندي، ولا سيما ما اصطلاح على تسميته بـ: الفلسفة البوذية، منه. وأخيراً، نختتم بحثنا، بالحديث عن موضوع السعادة الإنسانية، ونظرة المشارقة إليها...





## الفكر المصري القديم

- أ - الألوهية.
- ب - نظرية الخلق.
- ج - النفس الإنسانية.
- د - الأخلاق.
- هـ - النظام السياسي.

## أ - الألوهية :

يُدلّل الفكر الديني المصري القديم على صحة مبدأ التطور المعروف في علم الاجتماع الديني، الذي يبدأ بعبادة الماديات، ثم يتنتقل إلى عبادة الروحانيات؛ كما يبدأ بالإيمان بتنوع الآلهة، ثم يتنتقل إلى الإيمان بفكرة الإله الواحد الأحد. فقد عبد المصريون القدماء، باديء الأمر، مظاهر الطبيعة المادية المختلفة، مثل: الأنهر، والأشجار، والنباتات، والحيوانات... الخ ورأوا فيها العلة في استمرار وجودهم؛ ثم تخلوا عن ذلك الاعتقاد، وتلك العبادة، بعدما رأوا أن هذه الآلهة، التي تمثل مظاهر الطبيعة المادية المختلفة، لا تقدّم الإجابة عن تساؤلاتهم العديدة لما يجري في هذا الكون المترامي الأطراف، كالبرق، والرعد، والحياة، والموت، والكسوف، والخسوف، والظلم، والمرض... الخ وعبدوا مظاهر الكون الطبيعية، مثل: الكواكب، والتجمّعات، التي رأوا فيها السبب المُحْقِق لوجودهم، ولكن ما يطّرّأ عليهم وعلى هذا الكون. (لاحظ أنّ ثمة ظاهرتين طبيعيتين أثراً تأثيراً عميقاً في ديانة المصريين القدماء: وجود نهر النيل من ناحية: الإله أوزريس، والشمس الساطعة من ناحية أخرى: الإله رع أو حورس).

وحتى يتمكن المصريون من التقرب من الآلهة التي يعبدون، والتي لا تصل إليها سوى ناظرهم في بعض الأوقات، عمدوا إلى إحلال روحها في بعض مظاهر الوجود، كالصقر، والتمساح، والعجل... الخ فكانوا يؤدون لها فرائض العبادة والتقديس، ويقدمون لها الأضاحي، عليها تشفع لهم عند الآلهة الحقيقة. ولعلهم رأوا أن الآلهة قد هبّت من السماء إلى الأرض، بغية الاطلاع على أعمال الإنسان ومراقبته عن كثب، فحلّت في أجسام بعض الحيوانات. (من الجدير بالذكر أننا نلحظ في كل من الديانتين الإسلامية والمسيحية بعض مظاهر

الاحترام والتقديس لغير الإله الحقيقي. فكل من المسلمين والمسيحيين يقدمون الخصوص والندور والأضاحي، لأن الشخص أو لأولئك، يعتقدون بشفاعتهم لدى الله).

وهكذا، فقد عبد المصريون مثلاً، العجل إبيس. وعندما أدرك المولت هذا، ظلت مصر في حداد شامل عليه، إلى أن وجدت خلفاً، شبيهاً له.

ولتفسير الخلق ب مختلف مظاهره، وكذلك استمرار الحياة في هذا الكون المتتجدد باستمرار، آمن المصريون بـ الثالوث الإلهي، وبالتزاروج بين الآلهة. فعرفوا عقيلة التثلية الإلهي، التي تتألف من أب، وأم، وأبن، اختلفت أسماؤهم باختلاف المالك والمدن المصرية. ففي أبيدوس (أبيدوس)، كان الثالوث الإلهي يتكون من: أوزريس (Osiris) الزوج، إيزيس (Isis) الزوجة، وحورس (Horus) الإبن. وأوزريس الذي يأخذ إسم: تمور وادونيس في لبنان، وسوريا، وفلسطين، هو إله الخير والعطاء والتجدد المستمر، لأنه إله الماء والزراعة والقوت، وبدونه لا سبيل إلى الحياة على الأرض؛ لأنه القوة التي تهد الناس بالحياة، وتعطيهم القوت. إنه الماء كمصدر للخصب، الماء كعامل يوفر للجميع الحياة... الذي يجلب الحياة إلى التربة<sup>(١)</sup>. وإيزيس (رمز القمر) هي الزوجة الوفية، التي تحمل قوة سحرية تمكنها من إحلال العدالة، وهذا ما مكّنها من إعادة الحياة إلى زوجها أوزريس بعد أن قتلته أخيه ست<sup>(٢)</sup> إله الشر، فأصبح من الحالدين. (تقدر الإشارة إلى أن أوزريس، وإيزيس، وست، ونفت، كانوا إخوة وأبناء لإله الأرض: جب، وإله النساء: نوت. وأن جب ونوت، كانوا أخوين، وإن بين إله الماء أو الجو: شو وزوجته: تفتون. وأن شو وتفتون،

(١) جيمس هنري برستيد، تطور الفكر والدين في مصر القديمة، (مراجعة سابقة) ص ٥١. مع الملاحظة بأن الملائكة ميكائيل، في الدين الإسلامي، موكل للنبات والمطر؛ كما أن جبرائيل موكل للوحى؛ وعزرايل موكل لقبض الأرواح. (أنظر: فقه شافعي، ج ١، مركز الكتابات الإسلامية، بيروت، د. ت).

(٢) تعبّر الملاحظة، بأن بعض أسماء القرى اللبنانيّة، مثل: برعشيت، جبشت، حدشيت... الخ تدعوا إلى السائل، فيما إذا كان الإله ست، معروفاً في هذه الأماكن.

كانا إينين لإله الشمس، إما بقوة رجولته، التي تطورت ذاتياً، وإما عن طريق زوجة (مجهولة الإسم).

أما حورس فهو إله الدفء والحرارة، والإله الإبن، المتأني من حصيلة التزاوج بين أوزريس وأيزيس. وهو رمز التقى البني، الذي أطاح بأعداء أبيه، وانتقم من ست، إله الشر، وقد عينه من جراء ذلك: «عين حورس». (قصة موت أوزريس وبعثه من جديد)، تعبّر عن الصراع القائم بين (أعوان) الخير والشر، وكيف أن الشر يتصرّ في بادئ الأمر، لكي يسود الخير في نهاية المطاف؛ كما أنها تعبّر عن الطبيعة الإنسانية في الاعتراض على الموت والرغبة في الخلود).

وفي طيبة كان الثالوث الإلهي يتكون من آمون، إله الشمس والنماء والحياة؛ وعنث، الإلهة الزوجة، التي ثارت لقتل زوجها آمون من قبل إله الشر: موت، فقتلت هذا، وأعادت الحياة إلى بعلها ( فكرة القيامة)؛ وخونسو، الإله الإبن.

ولا بد من الملاحظة أن عقيدة التثليث المصرية، لها ما يشبهها إلى حد ما... في معتقدات المسلمين والمسيحيين، مع الفارق في القياس. فالمسيحيون يقولون: «إن الله ثالث ثلاثة». ويؤمنون بعقيدة الأقانيم الثلاثة: الأب، والإبن، وروح القدس، «باسم الأب، والإبن، وروح القدس، أمين» (الله. مريم. المسيح). والمسلمون يؤمنون كذلك بالله، والرسول، والإمام أو الخليفة. وقد يكون الذي دفع المصريين إلى الإيمان بعقيدة التثليث أو ابتداعها، كما قلنا، هو رغبتهم في تفسير الخلق والحياة. فقد رأوا النيل (الأب) يهب الأرض (الأم) المياه اللازمية للحياة، فيفتح عن ذلك، النباتات والأشجار (أبناء).

ولعل الذي ساعد على الانتقال من فكرة تعدد الآلهة إلى فكرة الإله الواحد عند المصريين، هو أن الخلود في عقيدة التثليث، كانت وفقاً (صفة خاصة) على إله واحد، هو الإله الأكبر، الذي أخذ اسم: أوزريس (إله الموق في العالم السفلي أو الأرضي) في أبيدوس، ثم آمون (إله العالم العلوى في شؤون الأحياء) في طيبة، ثم آتون، في أخيتاتون.

ولما كان المصريون يؤمنون بفكرة الإله الواحد، الذي هو مصدر الخلق

والحياة، بدون أن يهملا الإيمان بألهة أخرى ثانية إزاء الإله الأكبر، فقد رأوا أن الإله الأكبر هو الملك الفعلى لكل شيء، وبالتالي، فهو الملك الأعلى والحاكم الواحد للرعاية. ولإيجاد الصلة بين الإله الخالق، وبين الملك أو الحاكم الفعلى، جعلوا الملك في مرحلة أولى من مراحل تفكيرهم وإيمانهم، إينا للإله أوزريس أو رع، يملك باسمه، ويحكم باسمه<sup>(١)</sup>. فرضاه من رضي الإله الرب، وغضبه من غضب الرب أيضاً. ولعل هذا المعتقد الديني هو الذي ساعد الملك مينا (Mina) الأول، عام ٣٤٠٠ ق. م، على توحيد بلاد النيل، وإدماج الملكتين العليا والسفلى، أو الوجه القبلي والوجه البحري، في دولة مركزية واحدة. وهكذا نلاحظ أنه في أيام المملكة القديمة، التي تمت من سنة ٢٨٩٥ إلى سنة ٢٣٦٠ ق. م. ، كانت الدولة موحدة وذات سلطة مركزية قوية، تتناول كل أقاليم أو أقسام مصر الإدارية؛ وكان فرعون يمثل ويعارض - بصورة مباشرة - كلام من السلطتين الدينية والزمنية في آن معًا؛ فهو ابن الإله (الابن الجسمي لإله الشمس من أم آدمية) الخالق للبشر والوجود بكافة مظاهره وصوره، والمصدر الوحيدي للحياة والسعادة والشقاء، ومالك كل شيء... الخ.

ولما كان فرعون هو الإله الأكبر على الأرض، فإنه كان على الشعب عامة، أن يعمل على سعادته، ويضحى في سبيله، حتى يكتسب رضاه ومحبته، لا سيما أن مصير الأموات بين يديه؛ فمن رضي عنه، أو كان راضياً عنه، فاز بالسعادة الآخرة والحياة الأبدية. ومن كان ساختطاً عليه، عاش في شقاء وعذاب أبدى. وكان الاعتقاد السائد هو أن هناك نفساً واحدة، أو شخصاً واحداً فقط، جدير بالعبادة والاعتبار، هو شخص فرعون. فكل إنسان يتكون من جسد وقلب، إلا فرعون، فإنه يتميز وحده، بأنه يمتلك روحًا خالدة، مما يفسر الشعائر التي كانت تقام له. مع الإشارة إلى أنه لم يكن بدًّ من هذا الإيمان القوي، لتشيد بناء الأهرامات، تلك الصروح التي ترمز إلى البقاء والخلود الفرعوني.

(١) لاحظ أن فرعون، كان يأخذ خمس المتوج العائد من عمل أي فرد؛ وأن الإمام عند المسلمين الشيعة، يأخذ ما يسمى: الخمس من فائض ناتج الفرد، (أنظر: نهر الحضارة في الشرق الأدن، ص ١٢٩).

وقد كان لعقيدة الحق الإلهي في الملك والحكم، منظرون إيديولوجيون في أشخاص كهنة هيليوبوليس من عبادة رَعْ، إله الشمس، (هناك أساطير شعبية كثيرة تخبر عن حكم إله الشمس الديني، الذي طرد العواصف، وحطم الظلم والظلمام، ونكران رعاياه البشر لحسن صنيعه، مما اضطره إلى إنزال العقاب بهم، حتى أوشك أن يفنيهم، قبل أن يقرر الاعتكاف في السماء). فقد اعتبر هؤلاء، - الكهنة - فرعون، متحداً بالشمس أخاداً جوهرياً. فهو يستطيع على كل من حوله بالحياة، كما يستطيع قرص الشمس في السماء. (من الجدير بالذكر، أن لويس الرابع عشر ١٦٣٨ - ١٧١٥ م، ملك فرنسا، قد جعل من نفسه موضع عبادة شبه وثنية، حتى لقب باسم: «الملك الشمس». وما زلتنا نردد عبارته المشهورة: أنا الدولة! والدولة أنا، التي أطلقها في عصر يعتبر العصر الذهبي للثقافة الفرنسية، حيث شهد ظهور أقطاب الفكر الفرنسي الحديث، مثل: باسكار (Pascal)، وكورنيل (Corneille)، وراسين (Racine)، ومولير (Molière).... الخ)<sup>(١)</sup>.

مع الملاحظة أن عبادة آمون وخصائصه المثالية، قد انتقلت من بلاد مصر إلى اليونان، وأخذ آمون اسم: زيوس أعظم الآلهة اليونانيين؛ كما اعتبره الرومان سميّاً لعبودهم الأكبر: جوبتر. وكان الإمبراطور الروماني يلقب بـ إله الشمس<sup>(٢)</sup>.

بيد أن هذه المعتقدات الصارمة المتعلقة بشخص فرعون، لم تقوّى على تحمل الصدمات، التي هزت المجتمع المصري في الفترة الواقعة ما بين عام ٢٣٦٠ ق. م و ٢١٦٠ ق. م. فالشعب الذي نامت كواهله من جراء الحروب

(١) انظر، محمد شفيق غربال، الموسوعة العربية الميسرة، ص ١٥٨٥. مع الإشارة إلى أن الملك أو الحكم المطلق في بلاد ما بين النهرين، كان يسمى لوغال (Lugal) أي الرجل العظيم، الذي يحكم باليابة عن الشعب؛ وكذلك أنسى (Ensi) وترجمت «الحاكم من عند الله، أو الحكم بأمر الله» (انظر: هنري فرانكفورت، فجر الحضارة في الشرق الأدنى، ص ٩٤).

(٢) انظر، دائرة المعارف المحدثة (أحمد عطيّة الله)، مادة آمون، ص ٣٨.

المستمرة، التي كانت تخوضها مصر مع جيرانها، بقصد التوسيع أو رد الغزارة؛ واستغلال الكهان له، قد ثار على الظلم الفادح، المتمثل بامتلاك رئيس الكهنة، أو فرعون، لأسباب الخلاص الروحي، واقتصار منع هذا الخلاص على حاشيته والقريبين منه فقط، فكان أن طلب أصغر الناس شأنًا، امتياز الحياة الآخرة، وذلك مقابل بعض النعم المحدودة، التي تقدم إلى الكهنة. ولم يكن بدًّ من الاستجابة لهذا المطلب الشعبي النجاتي، حتى يستمر الأمر على ما كان عليه سابقًا، من حيث الإيمان المطلق بشخص فرعون، والعمل من أجله، حتى ولو أدى ذلك إلى التضحية بالحياة في سبيله. (هذا يذكرنا إلى حد بعيد، بـ صكوك الفرقان، التي كانت تمنحها الكنيسة الكاثوليكية في القرون الوسطى، لقاء مبلغ من المال، لكل من يريد الخلاص الروحي في الآخرة).

وهكذا، بدأ الدين يصبح أكثر صلة بالشعب إلى حد ما<sup>(١)</sup>. وعندما حلت المملكة الفرعونية الوسطى ٢١٦٠ - ١٦٦٠ ق. م، كان الحكم الإلهي المطلق (التيوقратي)، قد أخذ يتهاوى، ليقوم بدلاً منه، حكم مؤسس على العدالة والمساواة. ولم تعد الشعائر الدينية من الأمور السرية الخاصة بطبقة الكهنة، كما أنها لم تعد وفقًا على فئة محددة ومحدودة من الناس، وإنما أصبحت أمراً مفهوماً من قبل جميع الأفراد، ولكل فرد أن يمارسها أو يقوم بها، دون الاستعانة بأحد، أو اللجوء إلى كاهن لإتمامها.

وعندما تولى منحوتب الرابع، المعروف باسم: إخناتون، الملك، بعد أبيه تحومس الثالث، وذلك حوالي سنة ١٣٧٥ ق. م، قام بثورة دينية، استهدفت إحلال فكرة الوحدانية أو التوحيد الشمسي، بدل فكرة الآلهة المتعددة، أو ديانة الشرك الوثنى. وقد ذهبَ إخناتون إلى حد أنه أبطل عبادة جميع الآلهة، وجاهر بشجاعة، بأنه ليس في العالم، سوى إله واحد: خالق، رازق، قادر، حي، مريد، أزي، أبيدي، لا شكل له، هو الإله آتون (قرص الشمس)، الذي يرمي إليه بأشعة هابطة من السماء تهير الأعين. وقد أمر بأن يُعبد هذا الإله الواحد في جميع أرجاء الأمبراطورية المصرية (آسيا وأفريقيا). وعندما اعترض الكهنة من

---

(١) انظر، تطور الفكر والدين في مصر القديمة (مراجع سابق)، ص ٤٩١.

أتباع ديانة آمون - رع، على ذلك، وأشاروا لاضطرابات العنفية بين أوساط العامة، أمر بإغلاق هيكلهم وطردهم منها، ومصادرة أموال ومتلكات المعبد، رافضاً، بصورة حاسمة، طائفة الآلهة المتعددة وأنصار الآلهة، وعلى رأسهم: أوزريس، الذين كانوا يشكلون هيئة المحكمة والمحاكمة في الآخرة، كما نجدها في كتاب الموت.

وكان من كراهية آمنحوتب الرابع للإله آمون، أن غير اسمه الذي معناه: آمون راض، إلى إختناتون، الذي معناه: المقيد لآتون، وهجر مدينة طيبة، عاصمة ديانة آمون، وينتقل له عاصمة جديدة في مصر الوسطى، سماها: أختناتون (شرق آتون) ومكانتها الآن: بلدة تل العمارنة.

«كان إختناتون يرفض الاعتراف بفكرة جحيم يشير من الرعب ما لا سبيل إلى التوقي منه إلا برقى سحرية لا تقع تحت الحصر... رمى إختناتون بهذه الرقى جيعاً إلى النار، وقدم الجن والغيلان والأرواح والمسوخ وأنصار الآلهة وأوزريس نفسه مع بطانته كلها لقمة سائحة لالسنة اللهب، فالت إلى رماد... إن الإله الحقيقي لا شكل له»<sup>(١)</sup>.

مع الإشارة إلى أن توت عنخ آمون - آتون قبلًا - (أي صورة آمون الحية)، صهر إختناتون، قد أعاد الأمر إلى ما كان عليه سابقاً، قبل إختناتون؛ بمعنى أنه قد أعاد لعقيدة آمون اعتبارها، فعادت من جديد، ولكن لتنطفيء فيها بعد من جديد.

ويرى الآن بعض الباحثين في «المصريات»، وعلى رأسهم بعض الباحثين الشربين، بأن الديانة الموسوية، التي ظهرت في مصر أولاً، والتي نادت بالوحدانية المطلقة، إنما تأثرت بأفكار إختناتون وبشورته التوحيدية في القرن الخامس عشرق. م، التي دعت إلى تمجيد إله واحد أعظم، هو: رب الأرباب، وإله الآلهة «وحده أزلبي أبيدي خالق غير مخلوق»؛ ورمي إلى اقتلاع قلوب

(١) انظر، أ. ويعال، حياة إختناتون وعصره، ص ١٠٣ (عن موسى والتوكيد لسيغموند فرويد، ترجمة جورج طرابيشي، ص ٣٨ - ٣٩).

المصريين من كل ما يتعلق بعاداتهم الدينية، ولا سيما ما يتعلق منها بأسمائهم الدينية، وما كانوا يرجونه من سعادة في مملكة أوزريس، أو رع، بعد الموت. ولا يتردد بعض الباحثين من القول: إن موسى عندما خرج من مصر، كان حاملاً معه تراث إخناتون الفكري. فضلاً عن أن العالم النفسياني اليهودي الشهير، سيفموند فرويد (١٨٦٥ - ١٩٣٩) يعتبر موسى مصرياً بكل معنى الكلمة، كما يعتبر الديانة اليهودية مجرد امتداد لديانة إخناتون التوحيدية، التي حلها موسى معه عندما خرج من مصر.

«سعيت... إلى أن أدعم... الفرضية القائلة بأن موسى، حرر الشعب اليهودي ونشر عهده، كان مصرياً لا يهودياً... فمن المحتلم، بالرغم من كل شيء، أن تكون الديانة التي أعطاها موسى لليهود هي حقاً وفعلاً ديانة مصرية إن لم نقل الديانة المصرية... إذا كان موسى حقاً وفعلاً مصرياً، وإذا كان قد أعطى اليهود ديانة ذاتها، فقد كانت ديانة إخناتون، ديانة آتون... فلتقم الآن بمقارنة الديانة اليهودية بديانة آتون لنظهر تطابقها البدني، وهذه ليست، كما نعلم، بجمة سهلة، لأن ظلماً كهنة آمون إلى الانتقام، حرمنا من كثير من المعلومات عن ديانة آتون... ثمة، أصلاً، وسيلة سهلة لتأييد أطروحتنا عن تطابق ديانتي آتون وموسى... فقانون الإياع اليهودي، كما هو معلوم، يقول: Sehema Jisroel Adonai Eloheni Adonai Echod آتون المصري يذكر باللغة العربية، والإسم الإلهي السوري، أدوبnis، وإذا كان هذا التشابه نتيجة لتهافت بدئي في المعنى واللغة، فإن في مستطاعتنا ترجمة العبارة اليهودية على النحو التالي: «اصغى يا إسرائيل! إن إلينا آتون Adonai هو الإله الأوحد»... اعترفت أخيراً بأن الديانة التي وهبها (موسى) لشعبه كانت ديانة آتون التي كان المصريون قد نبذوها لتوهم... وحتى على فرض أن موسى لم يكن معاصرأ لإخناتون... فلا شيء يبيح لنا الافتراض بأن سقوط ديانة آتون الرسمية، كان بمثابة النهاية التامة للحركة التوحيدية في مصر. فمدرسة كهنة آتون، التي انطلق منها التوحيد، لم تتلاش مع النكبة، ولا ريب في أنها استمرت في تدريس الأجيال وتعليمها بعد وفاة إخناتون بفترة طويلة... إن الإله يهوه لم

يكن يشبه من قريب أو بعيد إله موسى؛ فقد كان آتون مسالماً... ومن المؤكد أن بيته كان أصلح وأنسب لشعب شره إلى الفتوحات... (إن) رأيي يتفق... مع رأي مؤلفين آخرين، إن ثمة واقعة مركبة تلاحظ في التطور الديني المعروف؛ فالإله بيته، فقد، في نهاية المطاف وعلى مر العصور، طابعه الخاص، ليصارع أكثر فأكثر، إله موسى القديم، آتون...<sup>(١)</sup>.

### ب - نظرية الخلق عند المصريين:

الإله عند المصريين هو أصل الحياة الذي لا يعتريه فناء. وهو يتمظهر في الوجود بكافة مظاهره وصوره المختلفة، عن طريق الخلق المستمر لهذا الوجود، بدون أن يؤدي ذلك إلى اتحاده مع هذا الكون المترامي الأطراف، أو الحلول فيه (وحدة الوجود)، كما يرى بعض أهل الصوفية. وينذهب جيمس هنري بروستيد مذهبًا يناهض رأينا، فيرى أن عملية الخلق الإلهي المصري قد «تتج عنها... صورة من مذهب قومي خاص بوحدة الوجود»<sup>(٢)</sup>. وقد فات بروستيد، بأن إله المصريين هو إله فعال، إيجابي، يبادر إلى إغاثة المحتاج، والمهوف، والمظلوم، ويعلم بكل ما يدور في الوجود ويتذكر فيه مباشرة، وهو العلة الوحيدة في حركته الدائمة الناشطة.

وإذا تسألنا عن عملية الخلق، أي خلق الوجود بحد ذاته؟ فإننا نقول: إن جميع الأشياء أو الموجودات كانت في الأصل في قلب الإله، وذلك على شكل صور؛ ولم يكن القلب عند المصريين يعني شيئاً سوى العقل أو الذهن أو الفكر.  
لاحظ قول الشاعر العربي:

لسان الفتى نصف ونصف فرؤاه

فلم يبقَ إلا صورة اللحم والدمِ

ثم كانت الكلمة. نطق الإله الدال على الصور (الأشياء)، وعلى إرادته في

(١) موسى والتوحيد، ص ٢٧، ٣٣، ٤٠، ٤١ - ٥٠، ٥١ - ٥٥، ١٠٤ - ١٠٥.

(٢) تطور الفكر والدين في مصر القديمة (مراجع سابق)، ص ٧٩، ٤١٧.

افتاذها الشكل المحسوس، فاتخذ التصور شكلًا عملياً، وكان العالم. وهكذا خلق الإله، بالتعبير بلسانه، عما يفكر فيه بقلبه أو عقده. «إنه هو (القلب) الذي يبعث كل تأثير، وإن اللسان الذي يردد فكر القلب... ولقد صارت كل كلمة إيمية إلى وجود، بفكر القلب وأمر اللسان... (و) كل الأشياء... موجودة أولاً في فكر الإله. وهذا العالم كان تصوره أولاً في قلبه، ثم اتخذ واقعية موضوعية بنطق لسانه. إن نطة الفكر في صورة إذن إلهي هي التي أوجدت العالم. ويدركنا هذا بالأقوال التي جاءت في سفر التكوين عندما كان يتكلم الخالق، فقد جاء في هذا السفر ما يلي: «وقال الله...»<sup>(١)</sup>.

وهذا يشبه إلى حد بعيد، عملية الخلق في الإسلام. إذ أن الله يخلق الأشياء بالنطق بها، فهو يقول للشيء كن فيكون<sup>(٢)</sup>. حتى الخير والشر مخلوقات من قبل الإله عند المصريين. وهو الذي يهب الحياة والموت لمن يريد ويشاء؛ الحياة الخالدة للمطيع، والموت والشقاء للمذنب، كما هو الحال عند المسلمين بال تمام. ولا عجب في ذلك، فهو خالق الكون، الذي أوجد كل سلالات الإنسان، ومميزهم في اللغة وفي اللون، وموجد الحياة حتى من البيضة التي لا حياة فيها. وقوته الخالقة مستمرة حاضرة على الدوام؛ وهي مصدر الحياة الدائم للعالم بكل ما فيه<sup>(٣)</sup>. (دليل الخلق المستمر على وجود الله، عند ديكارت).

ولا شك في أن عملية الخلق عند المصريين، تنهال إلى حد بعيد، مع عقيدة الأقانيم الثلاثة في الإله الواحد في الديانة المسيحية. «باسم الأب، والإبن، والروح القدس». فالله، في العقيدة المسيحية، هو الموجود بذاته، وهو الأب الناطق بكلمته، الحي بروحه. فإذا نهل الله بصفته ذاتاً، سُميَّ: الأب. وإذا نطق فهو: الإبن. وإذا ظهر كحياة فهو: الروح القدس والحي. وهكذا، فالله الناطق، هو: الأب. والنطق هو المولود من الذات، وهو: الإبن. والحياة هي المنتعة من الذات، وهي: الروح القدس.

(١) المرجع نفسه، ص ٨١، ٨٣.

(٢) النطق نوعان: إما ظاهري وإما باطني.

(٣) المرجع السابق، ص ٤٤٦. وانتصار الحضارة، لبرستيد (مراجعة سابق)، ص ١٣٨.

والأنشيد المصرية التي تعبّر عن طبيعة وحقيقة وصفات الإله، كثيرة، منها أنشودة ألفها مهندسان معياريان شقيقان، هما: سيفي، وحور، حوالي سنة ١٤٠٠ ق. م، في عهد الفرعون أمنحوتب الثالث. وهي ما زالت حتى اليوم موجودة في المتحف البريطاني؛ وقد جاء فيها:

التحية لك يا إله كل يوم، يا جيل. (الله جيل ومحب الجمال / في الإسلام).  
الصواغ دون أن تصاغ.  
الفريد في صفاته ... .  
خالق الكل والمعطى ما يقوم بأودهم.  
ناسل نفسه دون أن يولد. (لم يلد ولم يولد / في الإسلام).  
أنت ذات نفع للألهة والناس.  
أنت حاهم ومعطي ما يقوم بأودهم.  
الكائن الأول الذي صنع نفسه بنفسه.  
الذي يشاهد ذلك الذي صنعه.  
السيد الأوحد الذي ... .  
يصنع الفصول بالشهور.  
الحر عندما يريد.  
البرد عندما يريد.  
كل قطر في ابتهاج عند شروقه كل يوم.  
لكي يقدموا الحمد إليه.

ومن أنشودة أخرى نظناً لـ إختاتون في مدح الإله آتون، الذي لم يخلق المخلوقات الدنيا فقط (الحيوانات)، وإنما خلق الناس أيضاً على اختلاف أنواعهم وأجناسهم، والذي يرعى بعطفه كل المخلوقات، حتى الطيور والنباتات التي تعرف برحمته، وتترفع رأسها شكرأ له (وحدة الحال):

يا آتون الحي ، يا بدء الحياة.  
أنت جيل ، أنت عظيم.  
إنك على علو شاهق ، ولكن آثار قدمك هي النهار والليل.

عندما تغرب في غرب أفق السماء.  
تظلم الأرض إظلام الموت.  
إن أهل مصر . . .  
عندما تكون قد أنهضتهم.  
(لكي) يؤدوا أعمالهم.  
يرفعون أيديهم عابدين جلالك.  
كل الأشجار والنباتات.  
(و) الأغنام والطيور.  
تمجدك.

(إنك) خالق البرثومة في المرأة.  
صانع البذرة في الرجل.  
معطي الحياة للوليد في جسم أمه.  
تدخل السكينة إليه حتى لا يعيش بالبكاء.  
وترضعه حتى في الرحم (\*).  
معطي النفس لتحيي بها كل من تخلقه.  
وعندما يخرج من الجسد . . . في يوم مولده.  
تفتح فمه بالكلام.  
ومدّه بحاجاته.  
كم عديدة هي أعمالك.  
إنها خافية عنا.  
ما أكثر الأشياء التي خلقتها.  
بإرادتك خلقت الأرض والإنسان والحيوان.  
وجميع الكائنات الصغيرة.

---

(\*) «ولقد خلقنا الإنسان من سلاة من طين \* ثم جعلناه نطفة في قرار مكين \* ثم خلقنا النطفة علة، فخلقنا العلة مضيفة، فخلقتنا المضفة عظاماً، فكسونا العظام لحماً، ثم أنشأناه خلقاً آخر، فبارك الله أحسن الخالقين» / الإسلام.

وكل ما يمشي على رجلين.  
أو يطير بجناحين.

\* \* \*

أيها الإله الواحد الذي لا يملك قواه أحد غيره.  
لقد خلقت الأرض وفقاً لمشيتك.  
خلقها، ولا شريك لك. (وحده لا شريك له / الإسلام).  
لقد (خلقت) الناس وكل الماشية.  
الكبير منها والصغير.  
كل ما يوجد على الأرض.  
التي تسعى هنا وهناك...  
وكل ما يطير في الفضاء ويرفرف بجناحيه.  
إنك تند كل إنسان بحاجاته.  
ووهبت لكل واحد منهم أياماً معدودة. (القضاء والقدر. الأجل المحتمم/  
الإسلام).  
لقد تغيرت أسلتهم بلغاتهم.  
وتباينت أشكالهم.  
واختلفت ألوان أجسامهم.  
لأنك الذي تميز بين الشعوب. (وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا/  
الإسلام).  
فما أروع تدابيرك يا سيد الأبدية.  
إنك تصنع الفضول.  
الشتاء ليجلب البرد.  
والصيف ليجلب الحر.  
إنك تصنع الملايين من الصور.  
عن طريقك وحدك... .

\* \* \*

ومن أناشيد أخرى في مدح الإله آتون، نذكر:

أيها الإله الذي صاغ نفسه بنفسه.  
صانع كل أرضن، وخالق كل ما عليها.  
إنك أم وأبو كل ذلك الذي صنته.  
التحية لك يا سيد الحق.

الذي أمر فصار الألة. (الله هو خالق الملائكة والأنبياء / الإسلام).  
آتون الذي صنع الناس.

الذي حدد صوغهم.  
صانع ما يقوم بأودهم.

الذي ميز لوننا (سلالة) عن لون آخر.

الذي يسمع صلاة ذاك الذي يكون في الأسر. (الله سميع بصيرا /  
الإسلام).

رؤوف القلب عندما يدعوه الإنسان إليه. (الله يلبي دعوة الداعي إذا دعاها/  
الإسلام).

الذي ينقذ الوجل من المتعالي.  
الذي يفصل الضعيف عن (القوي).

\* \* \*

أيها الواحد الفردا يا صانع ما هو كائن.  
(الذي) يجعل غير الموجود موجوداً.

الذي صنع ذاك الذي يحب وذاك الذي يبغض. (الله خالق الخير والشر/  
الإسلام).

صانع الأعشاب لأجل الماشية.  
شجرة الحياة للبشرية.

الذي يصنع ما يقوم بأود السمك في الجدول.  
والأطياف التي تخلق في السماء.

الذي يعطي النسمة لذاك الذي يوجد في البيضة.

ويجعل ابن الدودة يعيش .  
 الذي يصنع ما يعيش عليه البعض .  
 وكذلك الديدان والخشرات .  
 الذي يهد الفتران في جحورها بحاجاتها . (وما من دابة في الأرض إلا وعلى  
 الله رزقها / الإسلام) .  
 إذا كان يريد فإنه يفعل .  
 وإذا كان لا يريد فإنه لا يفعل .  
 التحية لك يا من صنعت كل هذا .  
 الذي يسمع صلوات ذاك الذي يدعوه .  
 الذي تلبى صرخة المسكين .  
 عندما يصرخ في محنته .  
 عندما يصرخ الناس إليك .  
 فإنك أنت الذي ثأي من بعيد . . .

ونظرة خاطفة على هذه الأناشيد وما تحتوي عليه من معانٍ، يتجلّى لنا أن كل  
 الصفات التي أسبغها المصريون القدامى على إله الشمس، أو الإله آتون، يتحلّ  
 بها رب المسلمين، والمسيحيين، واليهود، على حد سواء. وفي مقطوعة من الشعر  
 الرمزي في مدح الزعيم السوفيتي الراحل ستالين، نشرت في صحيفة برافدا في  
 28 آب سنة 1931 م، نجد أيضاً شيئاً في الصفات التي يتتصف بها ستالين،  
 والصفات التي يتميز بها الإله المصري، آتون .

ستالين العظيم! يا قائد الشعب .  
 إنك أنت الذي أنشأت الإنسان .  
 وأنت الذي أخصبت الأرض .  
 وأنت الذي أرجعت للقرون (للسينين) شبابها .

(١) تطور الفكر والدين في مصر القديمة (مرجع سابق) ص ١٩٢ ، ٢٤٠ ، ٤٢١ ، ٤٢٤ - ٤٣٣ ، ٤٤٠ - ٤٤٢ ، ٤٤٤ - ٤٤٦ ، ٤٦٤ ، ٤٦٦ ، ٤٦٩ ، ٤٧١ . وفؤاد شبل، إختاتون: رائد الثورة الثقافية، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٤، ص ١٠٥ - ١١١.

ومنحت للربيع أزهاره.  
وحرّكت أوتار الانسجام (النغم).  
إنك تُثْلِي الجمال الريعي.  
وانك الشمس.  
المعكسة في ملايين القلوب<sup>(١)</sup>.

وتعليقًا على هذه الأناشيد - في وصف إله الشمس - التي «تسودها التزعة الإنسانية، وتحمل فكرة الحدب والترقى بالبشرية»، يقول جيمس هنري برسيد: إن إله المصريين، هو «إله كل الناس وكل العالم، وأبو وأم كل ذلك الذي صنعه»، (و) كل الناس يعترفون بحكمه... بذلك الذي أوجد حياتهم... (و) قوته الخالقة المستمرة... هي مصدر الحياة الدائم والقائمة بأودها... وكل هذا يكشف عن تبن حضور الله في الطبيعة... كالذى نجله بعد ذلك بالف سنة في مزامير العبرانيين وفي شعراط الطبيعة... مثل وردسورث (Wordsworth)... ( فهو) ينام ولكن لا يموت أبدًا... (وهو) الحاكم الطيب. (و) الراعي الصالح... (الذى يفضل) الوجل على المتعالي المستكبر... (و) يلبى صرخة المسكين المصاب، المغلوب على أمره... وعلى هذا، فإن إله الشمس... نصیر المكتوبين الذي يسمع التوسل، الذي يسمع صلوات ذاك الذي يصرخ إليه، الذي يلبي صوت ذاك الذي يذكر اسمه؛ الإله المحب الذي يمد يده إلى المسكين، الذي ينقذ التعب، الذي يعطي الخبر ذاك الذي ليس لديه خبز...<sup>(٢)</sup>.

ولذا، لا عجب، إذا ما رأى أرنولد تويني «أنه لو قضى للأتونية الانتشار، لتغير مسار التاريخ المصري كلياً بل والشرق الأدنى باسره»<sup>(٣)</sup>.

(١) (عن) حسن سعفان، *أساطين الفكر السياسي والمدارس السياسية*، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٥٩، ص ٣٠٢.

(٢) تطور الفكر والدين في مصر القديمة، ص ٤٢٥، ٤٣٢، ٤٤٥ - ٤٤٨، ٤٥٠، ٤٦١، ٤٦٣، ٤٧٠ - ٤٧٣.

(٣) إختاتون: *رائد الثورة الثقافية*، (مرجع سابق)، ص ٦٥.

## جـ- النفس الإنسانية:

ليس ثمة شعب قديم خلع على فكرة الحياة بعد الموت، أهمية، كتلك التي خلعلها قدماء المصريين. ولعل المصريين هم أول من اعتقاد بحياة أخرى فيها الثواب والعقاب بعد الموت. وكان اعتقادهم، بادئ الأمر، منذ حوالي خمسة آلاف سنة ق. م، يقوم على أن الراحلين من هذه الدنيا (الملوكي)، يعيشون في القبر أو على مقربة منه. وعلى ذلك، كان لزاماً عليهم، أن يعدوا العدة لتهيئة أسباب الحياة للميت في الآخرة. (أواني المأكل والمشرب، و مختلف الأدوات، والأثاث، التي تستعمل أثناء الحياة، فضلاً عن الأسلحة الشخصية). ولعل هذا ما يفسر بناء أهرامات الجيزة العظيمة، من قبل الملوك الفراعنة، لحفظ أجسادهم المحنطة، كرموميات في حجرة صغيرة، داخل قبر، تحت بناء عظيم من الحجر.

وقد استمر الاعتقاد بأن الملوكي يبقون في القبور - على الأقل بأجسادهم - لفترة طويلة، حتى بعد ظهور الآراء التي تتحدث عن آخرة مباركة في مكان آخر، في منطقة قصبة من السماء، بعيداً عن الجسد الموسد في القبر. ولا عجب في ذلك، فتحن أيضاً كأننا نؤمن اليوم بما كان يؤمن به قدماء المصريين. فلا نزال نضع الزهور، والطيب، والعطور، والبخور، على قبور موتانا، ونداوم على زيارتها، لا سيما في المناسبات العامة، كالاعياد، والملائكة، بالرغم من اعتقادنا بشمة وجود حياة أخرى في فردوس بعيد.

وإذن، فالاعتقادان المصريان القديمان، وهما: الاعتقاد بأن الميت يظل قاطناً في القبر أو على مقربة منه (الفترة موقوتة)؛ والاعتقاد بأنه قد رحل إلى مكان آخر، إلى ملكوت مبارك؛ فضلاً عن أن الخلود يكون لكل من الجسد والقلب أو العقل معاً، يشبه اعتقادنا اليوم إلى حد بعيد<sup>(١)</sup>.

والاعتقاد بحياة أخرى خالدة، أجلًّ من الحياة الأرضية، يكون للجسد نصيب فيها، يدعى إلى التساؤل، عن كيفية تصور المصريين القدماء، ل מהية الإنسان وتكونه، ولماهية تلك العناصر في الشخصية الإنسانية، التي يمكن أن

(١) انتصار الحضارة، ص ٩١. وتطور الفكر والدين في مصر القديمة، ص ٨٧ - ٨٨ ، ١٧٤ .

الإنسان، طبقاً للتصور المصري القديم، يتكون من الجسم المادي المرن، والعقل اللامادي اللامرنى ومقره القلب أو البطن. ويسمى القسم اللامرنى باسم: الباء (الروح). أما أصل أو مبدأ الحياة، الذي يبعث النشاط والحركة في الجسم، فلم يكن يميز بينه وبين العقل بوضوح. وكان يرمز إلى الإنسان على شكل طائر: له رأس إنسان، أما ذراعاه فعل هيئة جناحين ملقيين. وعند الموت، كان الكاهن الجنازي يقف وسط أقارب ومعارف المتوفى، الذين اجتمعوا على مقربة من القبر المشيد بالحجر، لكي يقوم بتلاوة بعض التراتيل الدينية، ويؤدي بعض الشعائر الخاصة، التي تساعد الميت عند وقوفه يوم الحساب في حضرة الإله الأكبر، على تجاوز محنته، كتلاوة فصل من قلب الميت من الوقوف ضده في العالم السفلي، من كتاب الموتى، طالباً من الإله أن يرافقه بالبيت ويدخله ملوكه، واضعاً في النابوت، ملفتاً من البرد يتضمن «أدعية وتعاريف سحرية» تساعدته في حياته الآخرة. (مجموع تلك الملفات، ومناظر المحاكمات الأخيرة = كتاب الموتى). وهذا يشبه إلى حد ما . . . ، الطقوس والشعائر الدينية التي يمارسها اليوم كل من رجال الدين المسلمين والمسيحيين على حد سواء، لأجل راحة نفس الميت. ومن بين ما كان يقوله الكاهن الجنازي في مخاطبته للميت: «إن عظامك لا يعتريها الفناء. إن لحmk لا يعتريه المرض. إن أعضاءك ليست بعيدة عنك . . . الخ».

يُبَدِّلُ أن هذه الكلمات لم تكن كافية لإعادة الحياة إلى الميت. فالجسم الذي لا حرثك فيه، لا يمكن أن تعاد إليه الحياة (الروح)، وتعداد إليه القدرة على الحركة، إلا من قبل إله أو آلهة يحملن له مشاعر الود، كما فعلت إيزيس مثلاً، عندما أعادت الحياة إلى زوجها أوزiris، بعد مصرعه على يد أخيه، ست: إله الشر. وهذا، يعقب الكاهن مؤكداً، بأن آلهة السماء ستبعثه حياً، قائلاً: «إنها تجمع عظامك لأجلك، وتوحد أعضاءك لأجلك (يعني العظام وهي رميم / الإسلام) وتحضر قلبك إلى داخل جسمك لأجلك . . . إنك تجد رع واقفاً هناك. إنه يحييك. إنه يمسك ذراعك. إنه يقودك إلى داخل قصر السماء . . . ». (لاحظ أن

بعث الميت لا يعني إعادة الحياة إليه في الأرض فعلياً، وإنما بعثه روحياً في العالم الآخر.

وكان غسل الميت يرمز إلى التنظيف البدني، أما تطهيره فكان يرمز إلى التطهير الخلقي، ولا سيما بعد تلاوة فصل الرجل العدل من كتاب الموتى<sup>(١)</sup>. وكان الاعتقاد السائد هو أن الميت يرحل إلى مكان آخر، إلى ملوكوت بعيد مبارك، حيث ينتظره كاهة هناك. والكاء ليس إلا كناية عن شكل ثان أو قرین للإنسان الفرد (هذا يشبه ما يسمى بـ: القرينة في المعتقد الشعبي الإسلامي)، مطابق له في مظهره المادي الخارجي، يولد بولادته. وكانت حياة الإثنين مرتبطة ارتباطاً وثيقاً. وهذا ما يدعونا إلى التساؤل، فيما إذا كان الكاء هو أحد عناصر الشخصية الإنسانية، لا سيما وأن بقاء الكاء حياً، متوقف على بقاء جسم الميت سليماً؟

الواقع أنه لا شيء واضح بهذا الصدد. بعض النصوص تشير إلى أن الكاء ليس شيئاً آخر سوى القلب أو الضمير، أو الإله الذي يسكن داخل الإنسان، ويراقب تصرفاته، ويدين الأفعال الشريرة منها. (لاحظ أن الإسلام يقرر بأن لكل إنسان، ملائكة حارسين، أحدهما يسمى: رقيب. والأخر: عتيد، مهمتها: تسجيل كل ما يقوم به الإنسان من أعمال وتصرفات). فمن جملة الأقوال التي كان الميت يخاطب بها قلبه قبل الشروع في محكمته، وقبل الإن bian قبله لإخضاعه لموازين روع، ومعرفة إن كان إنساناً صالحاً أو طالحاً: «أيا قلبي... إنك كائي الذي يوجد في جسمي». وهناك نصوص أخرى، تشير إلى أن الكاء أو الكا، ليس سوى ملاك حارس أعلى، يتضرر رفيقه الدنيوي لدى مغادرته للعالم الأرضي، لمساعدته في حياته الآخرة. أما من حيث العلاقة بينها، فقد كان الكا أعلى علواً وأوضحاً من رفيقه الدنيوي. وهو يساعد المتوفى على التحدث إلى الإله الأكبر: روع، ويؤمن المؤونة الازمة لحياته، فيأكلان سوية وبجلسان سوية، ويحمي الميت من كل سوء قد يتعرض له من أعدائه الموق.

---

(١) نطور الفكر والدين في مصر القديمة، ص ١٥٦.

وبالرغم من ارتباط الإنسان المتفوّق بكافه، فقد كان ثمة خوف من أن يفشل الكاء في التعرّف على قرينه. ولذلك، كان الميت يتسلّم رداءً خاصاً به، حتى لا يخطئه كاؤه، فيحسبه عدواً، وقد «يذبحه». ومن جملة التراثيل التي كان المصريون يودعون بها موتاهم: «ما أجمل الحال في عشرة كائنك». وكان الكاهن الذي يقوم على خدمة الميت يدعى لهذا السبب: خادم الكاء. وبينما نرى أن علاقة الكاء بشبيهه المتفوّق، واضحة إلى حدّ ما، في الآخرة، حيث يعيشان حياة مشتركة، فإنها لا تبدو كذلك في حالة الحياة الدنيا... .

وكان كل شخص، - حتى الملك نفسه، في فترة لاحقة في عهد الدولة الحديثة، معرضاً لمقاضاة الدينونة. وهذا يعني أن الميت كان يمثل أمام محكمة أوزريس أورع، التي تتألّف من الإله الأكبر: أوزريس أورع، إلى جانب اثنين وأربعين إلهاً آخرين، يمثلون أقاليم مصر الإدارية، يجلسون معه في الردهة المعدة لمحاكمة الميت، بحيث أن المتفوّق الذي يتسبّب إلى أي إقليل كان... يكون معروفاً بالتهم، من قبل إله ذلك الإقليم على الأقل. وبذلك لا يمكن للمتفوّق، الكذب، أو النجاة في الآخرة، إلا إذا كان شخصاً حسن السلوك والسيره<sup>(١)</sup>. ولهذا، يبدأ الميت بتوجيه الكلام إلى الإله الأكبر وسائر الآلهة، قائلاً: «التحية لك يا سيد الحق، لقد أتيت إليك يا سيدي وأوصلت إلى هنا لكي أرى جمالك، إني أعرف اسمك، وأعرف أسماء الإثنيين وأربعين إلهاً الذين يوجدون معك في ردهة الحق».

ويعد أن يعلن الميت معرفته التامة بالإله الأكبر، وباسمه، وأسماء الآلهة الآخرين، (من الجدير بالذكر أن معرفة الآئمه الإثنى عشر، من قبل الميت، هي ضرورية لنجاحه في الآخرة، في المعتقد الإسلامي الشيعي الإثنى عشري)، يبدأ بمخاطبة كل إله على حدة، معلناً برأته من آية خطيبة أو جريمة، سواء كانت تتعلق بسوء الأخلاق الاجتماعية، أو إهانة القواعد المرعية، والأوامر الإلهية... فهو يقول مثلاً: «أنظر! إني أحضر إليك وأحمل إليك الاستقامة،

(١) المرجع السابق، ص ١٣، ٨٩-٩٧، ١٥٦، ١٥٩، ٢٠٠، ٤٠٤-٤١٢.

وأبغض الخطيبة لأجلك. لم أرتكب أية خطيبة ضد الناس. لم أفعل ذلك الذي يمتهن الإله. لم أبلغ السوء عن خادم إلى سيده. لم أسب بكلمة لأحد. لم أكن طياعاً، لم يلتهم قلبي الحسد. لم يكن صوقي أعلى مما يجب. لم أختلس السمع. (لاحظ؛ الآية القرآنية: ﴿وَلَا تُخْسِسُوا لَا يَقْبَضُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا...﴾) <sup>(١)</sup>. لم استكبر. (﴿وَلَا تُمْشِي فِي الْأَرْضِ مَرْحًا إِنَّكَ لَنْ تُخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تُبْلِغَ الْجِبَالَ طَوْلَاهُ﴾ / الإسلام). لم أشتم الملك. لم أجذف على الإله. لم أشتم الإله. لم أسرق أوقاف العبد. لم أسلب. لم أثر الصراط. (الفتنة أشد من القتل / الإسلام) لم أنطق بالأكاذيب. لم أصطنع الكذب مكان الحق. لم أصم أذني عن الكلمات الصادقة. لم يكن قلبي متسرعاً. لم أستول على ملكي الخاص. لم أسرق الناس قط. لم أذب الأرملة. لم أذب في المحكمة. لم أكن ذا نية سيئة. لم أرتكب حرماً. لم أجبر العملة على أكثر ما عليهم كل يوم. لم أكن مهملاً ولا بطلاً. لم أسكر، لم أرتكب الرزق مع امرأة. لم أرتكب تنجيس الذات. (﴿إِنَّا أَخْرَمْنَا وَالْمَيِّرَ وَالْأَزْلَامَ رَجُسَّا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَبَبُوهُ﴾ / الإسلام) لم أجُوع أبداً أحداً. لم أقتل ولا دفعت أحداً إلى القتل. لم أريح ريحاناً حراماً. لم أخدع أحداً ببيعه حليباً مزيقاً. لم أتعذر على أرض أحد ولم أضع سداً للهاء الجاري. ولا قطعت الماء عن قناة. (هذا يشبه القاعدة الإسلامية القائلة: قطع الأرزاق من قطع الأعناق). لم أغش في كيل الحبوب ولا تلاعبت بالميزان (﴿فَأَوْفُوا الْكِيلَ وَالْمِيزَانَ وَلَا تَبْخُسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ﴾ / الإسلام). لم أنزع الحليب عن فم الأطفال. لقد فعلت ذاك الذي يرضى عنه الإله... أنا طاهر، أنا طاهر، أنا طاهر. في أيها القضاة، دعوني آتي إليكم في هذا اليوم، يوم الدينونة الأخيرة. أنا المتوفى الذي أطعم الجουان وسكن العطشان وكسا العريان... التحيّة لكم أيها الأمة، آني أعرفكم. آني أعرف أسماءكم. لا تبلغوا السوء عنـي لهذا الإله العظيم الذي تتبعونـه، لأنـي فعلـتـ الحقـ والاستقـامةـ في أرضـ مصرـ. لقد قدمـتـ القرـابـينـ الإلهـيةـ لأـجلـ الأـلهـ، وقرـابـينـ الطـعامـ لأـجلـ المـوقـ. أنـقـذـونيـ. إـحـونـيـ. لا تـضـعـواـ أـيـةـ شـكـوىـ ضـدـيـ أـمـامـ الإـلهـ العـظـيمـ لأنـيـ شـخـصـ

---

(١) سورة الحجرات: ١٢.

طاهر الفم وطاهر اليدين، الذي كان يقول له الذين يرونه: مرجحاً...<sup>(١)</sup>

وبعد ذلك، تشرع المحكمة في التهيئة لإصدار الحكم. فنرى القاضي الأعظم: أوزريس جالساً على عرشه في طرف الردهة التي تجري فيها المحاكمة، وقد وقفت إلى خلفه إيزيس. وفي محاذة جانب من الردهة، يصطف التاسع الإلهي (أو تاسع هليوبوليس، برئاسة إله الشمس)، الذي من مهامه إصدار الحكم. وفي الوسط تقوم الموازين (موازين أوزريس، أورع فيما بعد)، التي يوزن بها الحق، والتي يقوم على إدارتها: أنيبيس، إله الجناري، رابع أبناء رع (رأسه على هيئة رأس ابن آوى)، الذي يقف وراءه الإله: تحوت، الذي يرأس عملية الوزن وفي يده القلم ولوح الكتابة، لكي يسجل الحكم. ويقف خلف تحوت، ماردة غريبة الشكل، يطلق عليها اسم المتهمة، لها رأس تماسح، ومقدمة أسد، ومؤخرة فرس نهر، تنتظر التهام الروح الشريرة أو المذنبة.

ثم يؤقى بقلب الميت لإخضاعه للموازين، فيوضع في كفة من الميزان، وفي الكفة الأخرى، توضع ريشة ترمز إلى الحق والعدل والاستقامة. وفي اللحظة العصيبة التي تبدأ فيها الترتيبات لوزن قلب الميت، يتعرض صاحب القلب إلى قلبه لكي يقف إلى جانبه ولا يتخل عنـه، قائلاً: «أيا قلبي الذي ينتهي إلى كياني. لا تقم ضدي كشاهد. لا تعارضني في المجلس (مجلس القضاء). لا تكن معادياً لي أمام سيد الموازين. إنك كائي (ضميري) الذي يوجد في جسمي. لا ترض أن يكون لإسمـي رائحة سيئة لدى المحكمة...». ثم يرى التاسع الإلهي (الإله التاسع) فيما إذا كان مذنباً أم لا، ويعلنون حكمهم بذلك، بعد الاستماع إلى إفادة «الكاتب» تحوت عن عملية الوزن. فإذا كان رجلاً صالحاً، قدّم له الخبز والجعة، ثم قدم إلى حضرة الإله الأكبر أوزريس، أورع، الذي يركع المتوفى أمامه، قبل أن يدخله في عدد القائمين في ملكته.

\* \* \*

(١) تطور الفكر والدين في مصر القديمة، ص ٤٠٥ - ٤٠٧.

وما لا شك فيه، أن المحاكمة الأوزرية، - وقد صورت على هذا النحو من التصوير الوصفي، وحيث كان للقلب أو الضمير، الدور البارز والخامس في عملية تبرئة الميت أمام الإله الأكبر أو عدم تبرئته، على اعتبار أنه بمثابة الإله الساكن في أعماق كل إنسان -، كان لها شأن عظيم في إذاعة الاعتقاد بالمسؤولية الخلقية فيها يلي القبر، وأوجدت شيئاً عاماً عن القيمة البالغة للفضائل الخلقية، التي تمثل في الاستقامة والحق والعدل، والتي بها يصبح الفرد مقبولاً (أو مقررياً) لدى الإله أوزريين أورع، وذلك بالرغم من جميع الوسائل الملتوية المقوية، التي كان يرجو لها، ويلجأ إليها الكهنة المتشوّدون إلى الكسب الرخيص عند الموت، وذلك بتلاوة بعض الفصول الدينية، وإقامة بعض الطقوس والشعائر، التي توهّم بأنها هي التي تنجي الميت من كل ما اقترفه من ذنوب، وأخطاء، وأثام. (لاحظ الآية القرآنية: «ومن يعمل مثقال ذرة خيراً يره \* ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره»).

لذا، يمكن القول، بأن فكرة: إعرف نفسك السقراطية، فضلاً عن فكرة محاسبة الضمير الرواقية عند اليونان، ورسم الروح على هيئة طائر (حامة)، والذي نرى له أثراً في جزيرة كريت، هي ذات أصول مصرية. ولعل فكرة المحاسبة الأخروية المصرية، ترجع إلى فكرة الإيمان بوجود الإله داخل كل إنسان، متمثلاً في سلطان القلب أو الضمير، الذي يراقب سلوك الإنسان وتصرفاته، ويكون عليه رقيباً، وشاهداً، ونذيراً، وقاضياً.

ومع بداية حكم إنختاتون، الذي يعتبر أول زعيم عقلي في التاريخ الإنساني، وثورته التوحيدية، نرى أن المحكمة الأوزرية التي تتألف من طائفة الآلهة وأنصار الآلهة (الشياطين)، والتي ورد وصفها في كتاب الموق، فضلاً عن المراسيم الجنائزية وتجهيزاتها الباهظة التكاليف، والأملاك الكثيرة الموقوفة من أجل خدمة الموق، ولا سيما النبلاء والأغنياء منهم، قد انتهت إلى الأبد، لتحل محلها محاكمة بسيطة أمام إله واحد، عادل، رحيم، غفور، لا يقبل الرشوة المفروعة إليه من قبل الكهنة عبر التراتيل وتلاوة الأدعية، وممارسة الطقوس والشعائر المختلفة. وأصبح من الحماقة، الاعتقاد بأن صاحب الثروة أو الجاه، يمكنه

اكتساب السعادة والحياة الآخرة، عن طريق المال أو الجاه، حتى ولو كان الملك فرعون نفسه<sup>(١)</sup>.

ثم سادت الفكر المصري، في عصر الدولة الوسطى ٢١٦٠ - ١٧٨٨ ق. م، نظرية شُكّية تشاؤمية، وحسية، وإلحادية. (لعل المصريين هم أول من عرف التشكيك والارتياح في حقل الدين والمعرفة. وقد يكون السوفسقاطيون الأوائل - أي اليونانيون - استفادوا منهم هذا التشكيك والارتياح). فقد بدأ بعض المفكرين والناس، يتطلعون إلى قبور الأسلاف، وقد أصبحت خرائب، ويتأملون في جيانت الأهرامات التي أخذت بعض جدرانها تداعى بفعل وطأة السنين، فلم يجدوا أي خير أو منفعة في التفكير في الموت، أو التأمل فيها يصيب الإنسان بعد الموت. وهذا لم يعودوا يأبهون أو يهتمون، بالمحاكمة الأخروية بعد الموت، ورأوا أن الخير، كل الخير، للإنسان، هو أن يترك إسماً طيباً، وذكراً حسناً، في عقول أولئك الذين يبقون أو يأتون بعده.

وإذن، فالإسم الطيب إلى جانب العيشة ال�نيئة، يلخصان تعاليم التشكيكين، الذين نبذوا معتقدات السلف في المحاكمة الأخروية. وعلى ذلك، لم يعد لمبدأ الالتزام بحياة خلقية، كما يفرضها الإله الأكبر، الذي ستجيء دينونته بعد الموت، والمنافع التي تتبع عن إتمام المتوف لواجباته الدينية والأخلاقية، أي دور أو أثر فَعَال على العقول. وقد عبر الشاكرون عن أفكارهم، بصور شعرية وغنائية مختلفة، منها:

شاهدوا أمكنته  
لقد هدمت حيطاناً  
لا توجد بعد أمكتها  
كأنها لم تكن أبداً  
لا يأتي أحد من هناك  
حتى يخبرنا عن حالم

---

(١) المرجع نفسه، ص ٤٠٠، ٤٠١، ٤١٠، ٤١٣، ٤٥٣، ٤٧٤، ٤٧٨.

حتى يخبرنا عن حظرتهم  
حتى يدخل السكينة إلى قلوبنا  
إلى أن نرحل نحن أيضاً  
إلى المكان الذي ذهبا إليه.

\* \* \*

شدد عزية قلبك على النسيان  
إجعله متعلاً لك أن تتبع هواك  
وأنت عايش.  
زد كثيراً مباهجك  
ولا تدع للترابي سبيلاً إلى قلبك  
اتبع هواك وما هو صالح لك  
كيف أمورك في الدنيا  
ونق أوامر قلبك  
إلى أن يجعل يوم التواح عليك  
عندما لا يسمع ساكن القبر نواحهم.

\* \* \*

احتفل باليوم البهيج  
لا تكون متعباً فيه  
حاكم: لا يأخذ إنسان سلمه معه  
بل، لا يعود أحد مرة ثانية  
ذاك الذي ذهب هناك... .

وفي هذا الصدد، يقول جيمس هنري برسيد في كتابه: تطور الفكر والدين في مصر القديمة: «والشكك معناه... تقليل وجوه الفكر فيما كان حتى ذلك الحين موضع قبول دون تفكير؛ إنه الاعتراف الوعي بالقدرة الشخصية على الاعتقاد أو عدم الاعتقاد، وفي هذا خطوة واضحة إلى الأمام في تطور الوعي الذاتي والابتكار الشخصي. إنه فقط الشعب الذي وصل إلى مدنية ناضجة هو

الذى يقوم فيه التشكك . إنـه لا يوجد أبداً في أحـوال بدـائية . . .<sup>(١)</sup>.

ولـكن لنـفرض أنـ الإـسم الطـيب قد ضـاع دون ذـنب وـغير وجـه حقـ، وـفرصـ المـتعـة الذـاتـية، قد أـبعـدهـا المـرض وـسوـءـ الطـالـعـ، فـها هـوـرـدـ التـشـكـكـ يـاـ تـرىـ؟ هـنـاكـ وـثـيقـةـ تـصـورـ سـخـصـاـ يـائـسـاـ، تـسـمىـ: دـيـالـوغـ كـارـهـ البـشـرـ معـ روـحـهـ، وـالـأـصـحـ أنـ تـسـمىـ: مـونـولـوغـ كـارـهـ البـشـرـ معـ روـحـهـ، يـرـدـ قـائـلـاـ، بـعـدـ أنـ نـصـحتـهـ روـحـهـ بـالـمـوتـ حـرـقاـ، وـفـزـعـ مـنـ هـذـهـ النـهـاـيـةـ الـمـروـعـةـ: لـاـ بـدـ أـنـ يـعـيشـ الـمـرـءـ مـسـتـغـرـقـاـ فـيـ نـسـيـانـ الـحـزـنـ وـالـقـضـاءـ عـلـيـهـ كـلـيـاـ، بـالـأـخـذـ بـاسـبـابـ الـمـسـرـاتـ. «لـنـأـكـلـ وـنـشـرـبـ وـنـفـرـحـ لـأـنـاـ غـدـاـ سـنـمـوـتـ». إـنـهـ مـنـ الـخـيـرـ لـلـنـاسـ أـنـ يـسـمـتـعـواـ بـالـحـيـاةـ، وـأـنـ يـنسـواـ الـهـمـ وـالـأـحـزـانـ . . .

ولـكـنـاـ إـذـاـ سـأـلـنـاـ هـذـاـ التـشـكـكـ، الـذـىـ لـاـ يـنـظـرـ إـلـىـ الـحـيـاةـ إـلـاـ نـظـرـةـ حـسـيـةـ، وـهـلـ الـحـيـاةـ مـكـنـةـ كـمـاـ يـرـاهـاـ، وـهـوـ يـدـعـيـ أـنـهـ تـعـجـبـ بـالـشـرـورـ وـالـمـفـاسـدـ، فـلـاـ أـخـ فـيـهاـ، وـلـاـ صـدـيقـ، وـلـاـ عـادـلـ، وـلـاـ مـحـبـ . . .؟ هـنـاـ نـلـاحـظـ الـأـرـتـدـادـ الـمـنـطـقـيـ عـنـ أـيـ أـمـلـ، وـلـوـ كـانـ خـافـتـاـ، فـيـ أـنـ تـكـوـنـ الـحـيـاةـ مـكـنـةـ، إـلـىـ الـاعـتـقـادـ بـأـنـ الـمـوـتـ هـوـ وـحـدـهـ الـعـلاـجـ فـيـ هـذـهـ الـدـنـيـاـ، وـهـوـ شـيـءـ جـيـلـ مـرـغـوبـ؛ لـأـنـ الـفـكـاـكـ الـوـحـيدـ مـنـ الشـقـاءـ الـذـيـ يـرـتـعـ فـيـ الـإـنـسـانـ، وـالـذـىـ وـقـعـ فـيـ بـرـاثـهـ، دـوـنـ اـسـتـطـاعـتـهـ إـلـفـلـاتـ مـنـهـ. (هـذـاـ شـبـيـهـ إـلـىـ حـدـ مـاـ . . . بـالـمـعـقـدـ الـشـعـبـيـ: مـنـ خـلـقـ عـلـقـ). مـعـ الـمـلـاحـظـةـ بـأـنـ هـذـاـ، لـيـسـ تـأـمـلـاـ رـفـيـعـاـ فـيـ مـزاـيـاـ الـمـوـتـ مـنـ قـبـلـ التـشـكـكـ، كـمـاـ نـلـاحـظـ ذـلـكـ فـيـهاـ بـعـدـ، عـنـ سـقـراـطـ، بـأـلـفـ وـخـسـيـانـةـ سـنـةـ قـ. مـ، عـلـىـ اـعـتـبـارـ أـنـ مـبـحـةـ الـمـوـتـ لـاـ تـضـمـنـ أـيـةـ فـكـرـةـ عـنـ قـانـونـ أـعـلـىـ أـوـ إـلـهـ مـاـ . . .، وـإـنـماـ تـوـصـلـ التـشـكـكـ إـلـيـهـ، وـهـيـ لـاـ شـكـ نـتـيـجـةـ مـتـشـائـمـةـ وـحـلـ مـأـسـاوـيـ . . .، عـنـ طـرـيـقـ الرـؤـيـةـ الـذـاتـيـةـ الـمـسـتـنـدـ إـلـىـ أـحـدـاتـ الـعـالـمـ الـخـارـجـيـ الـحـسـيـةـ، وـبـعـدـ إـعـيـالـهـ النـظـرـ فـيـ أحـوالـ الـدـنـيـاـ، وـفـسـادـ الـنـاسـ مـنـ الـوجـهـ الـوـاقـعـيـةـ أوـ الـعـمـلـيـةـ الـخـالـصـةـ:

إنـ النـاسـ لـاـ شـيـءـ. الـواـحـدـ غـنـيـ وـالـآخـرـ فـقـيرـ  
(وـمـنـ) كـانـ غـنـيـاـ فـيـ السـنـةـ الـمـاضـيـ يـكـونـ شـرـيدـاـ فـيـ هـذـهـ السـنـةـ

(١) المـرـجـعـ نـفـسـهـ، صـ ٢٥٨ـ.

إن مجرى المياه في السنة الماضية هو في موضع آخر هذه السنة

\* \* \*

من أحدث اليوم؟

إن الأخوة إخوة سوء

وأصدقاء هذا الزمان ليسوا على حب

إن القلوب تلخص

إن الرجل الوادع يفني

إن ذا الوجه المسلط تعس

إن الطيب يغض النظر عنه في كل مكان

إن السرقة تمارس

وكل رجل يأخذ عنوة سلع جاره

إن ذاك الذي لم يكن لديه زوج من الثيران هو (الآن) صاحب قطيع

إن ذاك الذي لم يكن لديه حنطة هو (الآن) صاحب مخازن غلال

إن صاحب الثروة (الآن) يضي الليل جوعان

وذاك الذي اعتاد أن يتسلو لنفسه ثم الاته هو الآن صاحب كؤوس (فياضة)

إن أصحاب الخلل أصبحوا (الآن) في أسماك

وذاك الذي لم يكن ينسج لنفسه هو (الآن) مالك التيل الرقيق

الرجال قلة، وذاك الذي يطمر زميله في الأرض، موجود في كل مكان

\* \* \*

إن الأرض لأولئك الذين يرتكون الإثم  
لا يوجد أخيار

يوجد نضوب في الأوفاء

لا يوجد أحد هنا له قلب راضٍ

إن الرجل يذبح بجوار أخيه فيما هو يهجره لينفذ أعضاءه

إن العنف في كل مكان

إن الدم في كل مكان

لا يوجد انعدام في الموت  
 الأرض كلها في اضطراب عظيم  
 لا يوجد أحد يدخل من السوء  
 كل الناس على السواء يفعلونه  
 إن القلوب يستولي عليها الحزن  
 ذاك الذي يصدر الأوامر مثل ذاك الذي تصدر إليه الأوامر  
 إن الناس يستيقظون له في الصباح كل يوم  
 ولكن القلوب لا تدفعه بعيداً  
 لا يوجد أحد بلغ منه الغضب بحيث يتكلم  
 إن مرضي طويل وثقيل  
 إن الرجل الفقير ليست لديه قوة لينقذ نفسه من ذاك الذي هو أقوى منه  
 إن نقد النطق يسبب العداوة  
 القلب لا يتقبل الصدق  
 إن كل ما يرغبه الإنسان هو نطقته هو

\* \* \*

لم أحدث اليوم  
 لقد ثقلت علي التعبامة  
 دون شخص ذي وفاء  
 إن الشر يضرب في الأرض  
 وليس له نهاية . . .

\* \* \*

وإن، فلا يبقى للإنسان، بعد الخيبة في الأمل بالحياة، حياة هائمة سعيدة،  
 سوى الموت، الذي يشفى من كافة شرور، وألام، ومجاصد هذا العالم، التي هي  
 أشبه ما تكون بمرض عossal، مزمن طويل.

الموت فكاك سعيد . . .  
 الموت أمامي اليوم

مثل شفاء رجل مريض  
 مثل الذهاب إلى حديقة بعد المرض  
 مثل رائحة زهور اللوتس  
 مثل الجلوس على شاطئ البحير  
 مثل مجرى الغدير في فيه  
 مثل عودة رجل من مركب الحرب إلى بيته  
 مثل رجل يشاق لرؤيه بنيه  
 عندما يكون قد أمضى أعواماً عديدة في الأسر...

\* \* \*

ولا يقف المشكك (مثل: أبوور، نفروهو) عند هذا الحد، الذي يجعل من الحياة، وجهاً أسود قاتماً، ويجعل من الموت، الخلاص الوحيد للإنسان؛ وإنما يتبع قوله، ملحاً على أن الحياة، لا تستحق الحياة؛ وأنه خير للمرء أن يسارع بالذهب منها طوعاً يراده الحرث، وقناعته التامة. «ها أنا وحيد، فلا أخ ولا صديق. وقد امتلا الناس طمعاً وجشعًا. وبات الرجل يحتال على أخيه، ويغتال متعاجره. وقد اختفى الصديق، الذي يمكن للمرء في ساعة الضيق أن يعتمد عليه. وقد أصبح الرجل يذبح أخاه من أمه، وإذا رأى غريباً يذبح أخاه تركه ولاذ بالقرار لينجو بنفسه. ومن زرع أصبح محروماً مما زرع، ومن لم يزرع امتلات مخازنه بما لم يزرع. وإذا مرّ سائح طلع اللصوص عليه وسلبوه ما يحمل، ثم ضربوه وذبحوه. ومن كان لصاً أصبح صاحب ثروة. أما الشريف فقد نبه الناهيون فأصبح فقيراً. وفي الحق، لقد مات السرور، ولم يعد في الأرض إلا الآتين والعوبل. وأصبح الرجل يقول: ليتني مت، والطفل يقول: ليتني لم أولد، والجواري أصبحن يسرن متحليات بالذهب والفضة والياقوت، أما ربات الخدور وسيدات البيوت الرفيعة، فيسرن خاليات خاويات البطون حتى من الطعام، ولا تستر أجسادهن سوى خرق مهللة وأسماك بالية. لذلك، فإنني مثقل بالشقاء، لأنني وحيد بغير أصدقاء. وقد أصبح الموت أمام ناظري بثابة الشفاء بالنسبة للمريض، والماء الطلق بالنسبة لمن قضى سنوات طويلة في السجن. وإنني

لأشتاق إليه اشتياق الرجل إلى رؤية بيته بعد أن أمضى أعواماً عديدة في الأسر... الخ<sup>(١)</sup>.

وهذا بالطبع، يذكرنا بموقف بعض الفلاسفة اليونانيين المثالمين من الحياة، والداعين إلى الخلاص منها، عن طريق الانتحار الإرادي.

#### د - الأخلاق عند المصريين القدماء :

لقد شيد المصريون صرحاً من المدينة المادية، يظهر أن الزمن يعجز عن محوه تماماً (الاعتماد على الوسائل المادية لتأمين الخلود الأبدي لفرعون، وفهر الزمن، ورفض الموت). أما الأخلاق فهي وجه آخر من الحياة، الذي لا يدرك باللمس، وإن كان الصرح المدنى الذي ابنته المصريون، يدلل عليها من خلال الآثار المحفورة أو المنقوشة عليه.

وقد أسمهم المصريون في الفكر الاجتماعي الأخلاقي، بتلك التعاليم العملية الواقعية، التي وردت على آلسنة كهتهم وحكمائهم، مثل تعاليم: بنات حتب (فتح حوت) ٢٥٠٠ ق. م، وتعاليم كاجيفي، وتعاليم أمنحعب (أمنحعت) ١٣٠٠ ق. م، وتعاليم ميركاري في منتصف القرن الخامس قبل الميلاد. وقد دلت الدراسات المقارنة التي قام بها بعض الباحثين، على وجود تأثير للنظم الأخلاقية المصرية على الأفكار الدينية اليهودية. حتى إن بعض الباحثين قد أجري مقارنة بين حكم سليمان المتعلقة بالسرقة والظلم والثروة... الخ وتعاليم أمنحعب؛ ووُجد أن كثيراً من الحكم، قد نقل نصاً وروحاً من تعاليم أمنحعب، مثل: إياك أن تسرق الفقير أو أن تظلم معدباً. لا تتعب نفسك وراء الثروة، فإذا حصلت على سلم مسرورة، فإنها لن تستمر معك طيلة ليل كامل، حتى تكون قد خلقت لنفسها أجنهة كالأوز، وطارت إلى السماء. (هذا يشبه المعتقد الشعبي الإسلامي القائل: رزق الحلال لا يدوم، فكيف بالحرام). لا تكن صريحاً في كلامك مع كل الناس، ولا تقلل من هيبتك أمامهم بسبب ذلك. لا تزل

(١) المرجع نفسه، ص ٢٥٧ - ٢٨٦ - ٢٩٥ - ٢٩٦.

علمات الحدود من المقول، ولا تتعذر على حدود أرملاة. أصح إلى ما يقال لك وأسمعه جيداً، ثم امنحه قلبك لكي تفسره.

والأخلاق المصرية تمثل كما قلنا، بمجموعة القواعد العملية، التي تعبر عن الواقع الإنساني وتلحظه بصورة تفصيلية ودقيقة، بحيث أن المتعل أو العامل بها يضمن لنفسه حياة مليئة بالسلامة والسعادة. وعلى هذا، فإذا كان الحديث عن الأخلاق، يعني الحديث عن المثل العليا، كما هو الحال عند أفلاطون مثلاً، فالواقع أن المصريين لم يخوضوا في ذلك خوضاً أفلاطون؛ وإنما استندوا إلى المثل العليا، كالعدالة، والحق، والخير، والاستقامة، والجهال، والقبح... الخ، كمسلمات بدائية، للحديث عن الجزئيات، أي عن العادل، والظلم، والخير، والشّرير، والمستقيم، والفاسد، والفقير، والجميل، والقبيح... الخ. وإن، فإن المصريين لم يعنوا بالبحث في الكليات أو الماهيات المجردة، وإنما عنوا بالبحث في الجزئيات والواقع. مع ذلك، فنحن نرى كما سنبين لاحقاً، أن الحديث عنها يسمى بـ: المثل العليا النظرية: كالخير، والحق، والعدل، والصدق، والاستقامة، والجهال... الخ قد بدأ أول ما بدأ، مع المصريين القدماء.

وإذا رأى البعض، أن الحديث عن المثل العليا، هو حديث لا يتعدي الإطار النظري، ولا يمكن أن يتعداه إلى الواقع العملي؛ فالجواب على ذلك: أن الحديث الدائم باستمرار، عن مثل كذلك، تتصف بهذه الصفة (النظرية)، هو إذن، حديث أجوف، لا معنى له.

وينظرنا، إن الأخلاق السائدة في بلد ما، إنما هي تعبر في الحقيقة، عن المثل العليا التي يدين بها شعب ذلك البلد. وما دام الاعتقاد أن عالم المثل العليا، هو عالم النظر، وعالم الأخلاق، هو عالم الواقع، فذلك يعني، المفارقة والمفاصلة الخامسة، ما بين المثل النظرية والأخلاق العملية. وعلى هذا الأساس، ينبغي استبعاد الحديث عن كل ما يتعلق بعالم المثل، عندما تتحدث عنها يسمى بـ: الأخلاق. وفي هذا الصدد، يقول جيمس هنري برستيد: «إن مصر قد اخذت منذ ألف وخمسمائة سنة خلت، هذه المثل العليا، وحاولت أن يجعلها حقيقة

واقعة... إن أمثال هذه المبادئ لو كان نطق بها كمبادئ معنوية، لكان اجتذبت اليسير من الانتباه، ولكن لها تأثير قليل، أو لا تأثير على الإلطفاق. إن المصري... كان دائمًا يفكر في تعبير جامدة وفي صور ذات شكل. لم يكن يفكر في سرقة ولكن في سارق، وليس في الحب ولكن في المحب، وليس في الفقر ولكن في الرجل الفقير. وهو لا يرى فساداً إجتماعياً ولكن مجتمعًا فاسداً. وعلى هذا، كان كاره البشر، هو الرجل الذي وجدت فيه عدم العدالة الاجتماعية تعبيراً لها في صورة روح رجل استبد به اليأس، يخبر عن يأسه وأسبابه<sup>(١)</sup>.

ومن مجموعات القواعد والنصائح الخلقية العملية المصرية، مجموعة الحكم المفكر آني، التي كتبها إلى ابنه خنس حوت، وفيها يوصيه بالصمت، وعدم تناول الآخرين بالنقد؛ لأن السلامه والسعادة كثيراً ما تكونان بصمت اللسان؛ ولأن كلمة خطأة يتغوه بها اللسان، قد يكون فيها هلاك الإنسان؛ وباحترام الآخرين ولا سيما المتقدمين في السن؛ ومساعدة القراء والمحتاجين، لأن النعمة لا تدوم، وأن الموت هو نهاية المطاف، وصاحب القلب القاسي لن ينال عطف الإله في الآخرة. «كن صامتاً لتكون سعيداً. ولا تفشي بما في قلبك لرجل، فإن كلمة خطأة تخرج من فيك، إذا أذاعها من سمعها، قد يكون فيها هلاكك. ولا تكن من يحبون الخوض في الحديث عن الناس. ولا تقل من الكلام إلا الطيب. (وجادهم والتي هي أحسن. الإسلام / سورة العسل: ١٢٥). ولا تخلس إذا كان من هو أكبر منك في السن وافقاً. ولا تدخل بيتك بدون إذن صاحبه. (وأتوا البيوت من أبوابها. الإسلام / سورة النساء: ١٥). وامنع المحروم والبائس من خرك، لأن النعمة لا تدوم. لتكن لك زوجة وأنت شاب حتى ترزق ابنًا وأنت صغير، فتراءه رجلاً حين يكبر. (المال والبنون زينة الحياة الدنيا. الإسلام / سورة الكهف: ٤٦). تعبد بقلب عامر بالحب، يستجيب العبود لدعائك. (في الحديث الشريف: عبدي أطعني تكن مثلي، تقل للشيء: كن: فيكون). ليكن منظر حفرة القبر أمام ناظريك دائمًا. لا تتناول طعاماً وأنت ترى غيرك يقامي من

(١) تطور الفكر والدين في مصر القديمة، ص ٣٣٩.

الجوع، فلا تد له يدك بالطعام...» (ليس مسلماً من بات وجاره جوعان/ الإسلام).

ومن مجموعة التعاليم التي نادى بها المفكر كاجيفي، أحد وزراء الأسرة الثانية عشرة، التواضع، والصدق، والخنز، والقناعة، والزهد... الخ «كن متواضعاً صادقاً في قوله، لأن المتواضع ينفع، والصادق في قوله يمدهح. وكن حريصاً حنراً مع كل الناس، حتى مع نفسك، لأن الإنسان لا يدرى ما تخبيه له الأقدار. أما من يجيد عن سوء السبيل فجزاؤه الموت. وترفع عن الصغائر وكن قنعوا». وإذا جلست إلى المائدة مع آخرين، فلا تقبل على الطعام في لهم، ولو كان شهياً، لأن من العار أن يكون الإنسان شرعاً، فإن قدحاً من الماء يروي الغلة، والقليل يعني عن الكثير...». (في الحديث الشريف: نحن قوم لا نأكل حتى نجوع وإذا أكلنا لا نشيخ).

والحقيقة، أن الأخلاق المصرية قد تمثلت في البداية، بالمحافظة على العادات والتقاليد، والأواصر الأسرية، كالبر بالوالدين واحترامهما ( وبالوالدين إحساناً). فلا تقل لها أفت، ولا تنهراها، وقل لها قولأ كريماً، وانخفاض لها جناح الذل من الرحمة، وقل رب ارحمها كما ربياني صغيراً. الإسلام / سورة البقرة: ٢٣ - ٢٤)، ومساعدة الإخوة والأخوات (لاحظ الروفاء الأخوي والأسري والإخلاص البني في قصة أسطورة أوزريس)، والإحسان إلى ذوي القرابة، ( وأولو الأرحام بعضهم أولى بعض في كتاب الله / سورة الأنفال: ٧٥. الأقربون أولى بالمعروف / الإسلام).

فعل قبر أحد الأشراف (٢٧٠٠ ق. م) نلحظ الآقوال الآتية:

«كنت إنساناً محبوياً من والده، ممدوداً من والدته، حسن السلوك مع أخيه، ودوداً لأخته». وعلى قبر آخر نقرأ: «لقد كنت شخصاً يحبه أبوه وتمدحه أمه، شخصاً يحبه كل إخوته. كنت أعطي الخير للجائع، والملابس للعاري، وأعبر بين لا قارب له... لقد كنت شخصاً أقول الأشياء الطيبة، وأوردد ما كان محبوياً. ما تحدثت أبداً بأي سوء لصاحب سلطان، ضد أي شخص...».

وكان البر بالوالدين من أهم الفضائل الخلقية، في عصر الأهرام. فالنقوش

المختلفة على المقابر الضخمة، تبين أن هذه، من صنع الأبناء البررة لأبائهم المتوفين. حتى إن هذه النقوش تحدثنا عن ابن تفرد عن غيره من الأبناء في بُر والدَّه؛ فقد أوصى بأن يدفن مع أبيه، الذي سبقه إلى الموت، حتى يضمها قبر واحد؛ وليس ذلك نتيجة عدم قدرته على بناء قبر مستقل له، وإنما لكي يكون على مقربة من والده ويتتمكن من رؤيته. «عملت على أنه يجب أن أدفن في نفس القبر... حتى أكون معه في نفس الموضع، ليس... لأنني لم أكن في موقف يمكنني من صنع قبر ثان، ولكن فعلت هذا حتى يتيسر لي أن أراه كل يوم، حتى يمكنني أن أكون معه في نفس المكان».

كما أن معاملة المرأة برفق، كانت من الأمور الواجبة. (الإسلام يأمر بذلك، والسنّة النبوية تشهد بذلك). وتصور لنا الرسوم على الجدران في جيانتون، العلاقات الأسرية المرحة المنظرية على الود والمحبة بين الزوج والزوجة والأولاد. ونصائح بتاح حوتيب وزير الملك إيسبي من ملوك الأسرة الخامسة، تشدد على وجوب محبة الزوج لزوجته، معروفاً الحب: «بأنه الحب الذي يجب أن يكون». داعياً إلى معاملتها معاملة حسنة، وتأمين كافة احتياجاتها الحياتية أو المادية. «إشبّع جوفها، واستر ظهرها، واجعل قلبها فرحاً، ما دامت حيّاً، فهي حقل مشمر لك».

وكان التواضع في مجال المعرفة من أهم الفضائل الخلقية عند المصريين القدماء؛ وكذلك واجب اتباع طريق الحق والخير، لأن الخير حق دائم؛ وتتجنب طريق الشر، لأن الشر عارض زائل لا يدوم، وإن عاد بالفائدة أو الثراء العابر على صاحبه. «لا تزه بمعارفك، ولا تمحس نفسك عالماً. خذ نصيحة الجاهل قبل المتعلم، لأن حدود العلم لا نهاية. الصدق خير وجزاؤه دائم. وقد تجنبني من وراء الشر ثراء، ولكنه لا يدوم كما يدوم الخبر... طوي للرجل الذي يجعل الحق رايته ويسير وراءها دائمًا».

على أن السلوك الحسن، الذي كان محسوباً بأدائِه الأمر، في دائرة الأسرة، أخذ نطاقه يتسع، حتى صار يشمل الجماعة بأسراها. وقد أصبح يتمثل في البراءة من كل عمل سوء، وفي إعطاء كل ذي حق حقه، وعدم ظلم الآخرين أو

الإساءة إليهم، أو التعدي عليهم، أو على أملاكهم، أو أعراضهم؛ ومساعدة الفقراء والمعوزين. فعل قاعدة تمثال لأحد الموق، نرى هذه العبارة: «لقد طلبت إلى المثال أن ينتح لي هذا التمثال، وقد كان مرتاحاً للأجر الذي دفعته إليه». وعلى قبر أحد الأطباء، - كبير أطباء الملك ساحورع في منتصف القرن الثامن والعشرين قبل الميلاد -، نقرأ: «لم أرتكب أي شيء سيء نحو أي شخص». وعلى قبر أحد الأشراف، نقرأ العبارة التالية: «أيها الأحياء الذين على الأرض، الذين يرون بهذا القبر... إسمحوا بقربان جنازي... لأنك كنت شخصاً يحب الشعب، لم يوقع على ضرب، أبداً... ما أخذت أبداً ملك أي إنسان عنده، لقد كنت أصنع ما كان يسرّ به كل الناس». وعلى أحد جدران مقبرة أمير في عصر الدولة الوسطى، نقرأ: «لم أسيء إلى فتاة من بنات الفقراء، ولم أظلم أرملة. ولم يحدث أني طردت فلاحاً أو أخرجت راعياً من عمله. لم يكن هناك باش بين رعاياي، ولم يجع أحد في عهدي. ولا حللت سنوات القحط، حرثت جميع الحقول، فلم يبق جائع بين الناس. وأعطيت الأرملة مثل ما أعطيت المرأة ذات البعل. ولم أميز غنياً على فقير في أي شيء منحته. وعلى عبد أحد حكام مصر العليا، نرى: لقد بنيت قناة هذه المدينة عندما كانت مصر العليا في حالة سيئة، وعندما لم يكن أحد يرى الماء... وجعلت النيل يغمر الأرضي البوار، والذي كان بحاجة إلى الماء كان يحصل على ماء النيل بحسب رغبته. وأنا هو الذي أطعم المدينة بسخاء، وجعلت الرجل الوضيع وزوجته يأخذان من حبوب مصر السفل، وكذلك الأرملة وابنها. وخفضت الضرائب التي وجدتها مسجلة كمتاخرات من عهد أبي»<sup>(١)</sup>. وكذلك نقرأ على أحد جدران مقبرة أحد حكام مدينة التمساح في مصر العليا: «أطعمنت (المدينة) خلال سنوات الجفاف حين كان ٤٠٠ رجل في (ضيق) هناك. لم آخذ بيت رجل ولا حقله»<sup>(٢)</sup>.

وتحتوي «متون أو نصوص الأهرام»، - التي هي كناية عن فروض وقرابين

(١) هنري فرانكفورت، فجر الحضارة في الشرق الأدنى، ترجمة ميخائيل خوري، بيروت، مشورات دار مكتبة الحياة، ط٢، ١٩٦٥، ص ١٣١، نقلًا عن كيز Kees، تاريخ الثقافة، ص ٤٠.

(٢) المرجع نفسه، ص ٤١.

جنائزية عند القبر، وتعاويذ سحرية، وأنشيد دينية قدية، وصلوات وتوصيات عن روح الميت...، على أدلة قاطعة، تشهد على أن قوة العدالة والحق، كانت أقوى من سلطان الملك - فرعون - نفسه. فالمملوك نفسه أو فرعون، قد أصبح في النهاية، ومنذ حوالي القرن الخامس عشر قبل الميلاد، عرضة لمقاضاة الدينونة في الآخرة. ونجد في القرن الثامن والعشرين قبل الميلاد، أن أحد القادة الملك وسركاف الرسمية، كان لقب مقيم العدالة (ماعت). والعدالة كانت تعني، عدم التفرقة في المعاملة بين الناس، وعدم التحيز لشخص ضد آخر، حتى ولو كان معروفاً من قبل الملك نفسه، أو كان حاكماً أو أميراً... الخ. فالعدالة هي قانون إله الشمس، الذي يمتنع الجور، والتحيز، والتمييز بين الناس، «ويحب الفقير الذي لا عون له أكثر من الغني اللثيم»<sup>(١)</sup>.

ومع أن الحياة الأسرية، هي التي هيأت الفرد في بادئ الأمر، للشعور بالمسؤولية الأخلاقية، إلا أن هذه المسؤولية، سرعان ما أصبحت في الوقت نفسه، موضوعاً للفيكر والبحث. فقد بدأ التأمل في الطبيعة البشرية، فكانت المقارنة بين الرجل العاقل والرجل الأحق؛ وحصلت الموازنـة بين الخير والشر. وكلمة ماعت، التي كانت تعني الحق، والعدل، والصدق، والاستقامة، في بداية عصر الدولة القديمة، أخذ معناها يتسع تدريجياً، حتى صار يعني، ليس فقط نقيس الباطل، وإنما نقيس كل الأخطاء الأخلاقية بعامة؛ كما أصبحت المثال الأعلى للنظام الخلقي والاجتماعي للدولة، إلى جانب استمرارها كمثال أعلى يترسمه الفرد في سلوكه، ويensus إلى. (لاحظ أن بعض أوزريس من جديد، وإلحاد الجزء بـ: ست، يمثل انتصار الخير على الشر في نهاية المطاف).

ومن هنا نرى أن باتاح حوتـب (حتـب)، يفتخر بسيادة شريعة ماعت وخلودها، قائلاً: «ما أعظم العدالة، فإن قيمتها خالدة، وما من أمرٍ تعدى عليها إلا حلَّ به العقاب». كما أصبح فرعون يطلب من وزيره الأول، حال تعينه، أن يكون نصيراً للعدالة والظلمـيين؛ لأن الظلم يعد نوعاً من الظفريـان، والتعدي على الإله؛ ذاهباً إلى حد الطلب منه، الا يميز في إحقاق الحق، بين فقير

(١) تطور الفكر والدين في مصر القديمة، ص ٢٤١، ٢٤٤، ٣٣٧.

وأمير، وحاكم ومحكوم، حتى ولو كان القضاء يطال أحد المقربين منه، أو من الملك نفسه؛ لأن خوف الناس من الملك، فضلاً عن ديمومة ملكه، إنما يأتي من إقامته العدل. لا تنسَ أن تحكم بالعدل، لأن التحيز يعد طغياناً على الإله. عامل من تعرفه معاملة من لا تعرفه، والمقرب من الملك كالبعيد عنه. واعلم أن الخوف من الأمير يأتي من إقامته العدل. إحدى ما قد قيل عن الوزير خيري. واعلم أن ذلك يعد تخطياً للعدالة<sup>(١)</sup>.

وبذلك نرى أن العدالة الاجتماعية، صارت هي الأساس، الذي يقوم عليه النظام السياسي والاجتماعي المصري. فقد انتهى عهد تلك الأيام، التي كان يعتبر فيها سلوك الإنسان الخلقي مرضياً، إذا رضي عنه أبوه وأمه، وإخواته وأنحواته، وجاء العهد الذي يصبح أن نسميه: عصر الضمير الاجتماعي، الذي ظهر في الضمير كقوة إجتماعية أخلاقية موجهة. وعلى ذلك، فتشكلت الذي كان يميز رجال العصر الإقطاعي أو الدولة الوسطى، إزاء الحياة الآخرة، واليأس والنشاؤ من الحياة الدنيا، قد رحل، ليحل محله تيار اجتماعي، يدعو إلى إحلال الحق والعدالة الاجتماعية، وربطها بالمسؤولية الخلقة.

وهكذا نرى، أن المثل العليا للأmorals، قد تطورت من الشكل المحسوس، أي من التفكير في السارق نفسه، والفقير نفسه، والمحب نفسه، والعادل نفسه، إلى الشكل المجرد؛ أي إلى البحث في السرقة، والفقير، والمحبة، والعدالة... الخ ولكن بدون أن تصبح هذه المثل المجردة، غاية للحديث عنها بحد ذاتها، وإنما موجّهات إيجابية فعالة للسلوك عند اختلاله. فقد أصبح خطاب الملك إلى وزيره الأول، يدور بجملته، حول ضرورة تأمين العدالة؛ لأن الإله يوجب ذلك. فالإله الأعظم يمتنع الظلم ويحب العدل، ويحب العمل وفق ذلك، وليس اتباعاً لأمر الملك أو مشيته فقط، حتى ولو أدى ذلك، إلى خالفة أوامر الملك نفسه.

كما أن الاعتقاد بالمسؤولية الخلقة في الحياة الآخرة، قد تطور عبر الأعصار.

---

(١) المرجع نفسه، ص ٢٤٠ - ٢٤١.

فيينا كان في بداية عصر الأهرام (٢٩٨٠ - ٢٤٧٥ ق. م)، يعني مثل المتفق أيام الإله الأكبر أوزريس، إستجابة لطلب إنسان قد أخطأ الميت في حقه، والنظر إلى القلب أو العقل، على أنه مركز المسؤولية والإرشاد (باتاح حوتب)؛ نرى بعد ذلك ببضعة قرون، ولا سيما في أواخر عصر الدولة الوسطى، أن الشعور بالمسؤولية الأخلاقية، قد تعمق كثيراً، وأصبح من الأمور الطبيعية المفهومة. فقد حلت الديانة الشمسية محل الديانة الأوزرية، وأصبح رع هو إله كل شيء، وخلال كل شيء، والعالم بكل شيء؛ وأصبح الناس يشعرون بمسؤوليتهم إزاء ليس فقط في الحياة الآخرة، وإنما أيضاً في الحياة الدنيا. وبذلك أصبح السلوك وفق مبادئ العدالة الاجتماعية، أمراً واجباً. (لاحظ أن بعث رع لأوزريس، كان بلا شك، وسيلة لاهوتية ناجعة، لربط العقيدة الأوزرية بالعقيدة الشمسية).

ويظهر الدولة المصرية الحديثة حوالي القرن السادس عشر قبل الميلاد (١٥٨٠ - ١١٥٠ ق. م) زاد التطور الخلقي، لا سيما من ناحية شعور المصري بمسؤوليته الشخصية عن نوع سلوكه وأخلاقه؛ وصار القلب (الضمير)، هو سلطان الإنسان، الذي يقرر السلوك الحسن والسلوك المقوت.

يُيدَّ أن هذا الوعي المتقدم بالمسؤولية الأخلاقية، كثيراً ما كان يصطدم باحتيال الكهنة، الذين كانوا يشجعون السحر ويرجحون لقوته، من خلال الادعاء بالقدرة على ضمان سعادة أخرى للميت، بغرض التكسب والارتزاق السهل. وكان من جراء ذلك، تسمم الحياة الأخلاقية بهذه الوسائل الخارجية (التعاويذ السحرية، والرقى، والقرابين الجنائزية، كما وردت في كتاب الموت، وفي متون الأهرام). وهذا، يذكرنا، بفساد الكنيسة الكاثوليكية في العصور الوسطى، أو بالأحرى، بفساد القيِّمين عليها من رجال الدين، الذين كانوا يرجحون بين أوساط الناس، عن قدرتهم على تأمين حياة سعيدة في الآخرة، وذلك لقاء مبلغ معين من المال - صكوك الغفران -. وبذلك كانوا يشجعون على السلوك البيء وحتى على الإلحاد، من حيث لا يدركون ...

ومع إختاتون أو أمنحوتب الرابع (١٣٧٥ ق. م)، توحدت الألهة (وحدة

الإله)، كما توحدت الإمبراطورية المصرية سياسياً (وحدة العالم المصري أو الأرض). وأصبح ثمة إله واحد عالمي فقط، يصطبغ بالصبغة الروحية الخالصة، هو الإله آتون، - الذي يشبه قرص الشمس من حيث سطوعه، ويتمثل به -، الحالى لكل شيء، والمميز بين الناس في لغاتهم، وألوانهم، ومواطنهم. وزال من الديانة الأختناتونية كل ما يتعلق بالديانة الأوزرية. ونبذت الأساطير والطقوس والشعائر والتعاويذ السحرية، كما وردت في كتاب الموق. ولم يعد الملك يُنظر إليه أو يصور كشخص مقدس، لا يشوهه أي ظهر من مظاهر البشر، أو جهات الضعف الإنسانية، وإنما أصبح يصور مثل غيره، جالساً على كرسيه، ويداه فوق ظهر كرسيه، أو في حجر إبنته الصغرى... الخ. ولم يعد فرعون يخفي عواطفه السارة والمحزنة على السواء، إذ أصبح يأخذ أطفاله بين أحضانه، ويرفعهم بيديه ليقتلهم. فإذا ماتت إحدى صغيراته، هذه الحزن هذا، وبكاؤها كما يبكي سائر الناس موتاهم. وإذا ماتت زوجته، شارك في وداعها الوداع الأخير. بل أصبح فرعون يظهر حبه لزوجته وأولاده، فيقسم بحبهم، ولا يُلقي بالاً في هذا الشأن لأبهة الملك، وقار السلطان، وجلال الربوبية، التي يصفيها الناس على شخصه<sup>(١)</sup>.

وهذا، معناه: أن الديانة الإختناتونية الموحدة، قد طرحت التقاليد بغير تردد، في سبيل تأسيس عالم من القيم والأشياء على حقيقتها الفطرية الصحيحة. ولم يقصر إختانون فضيلة الصدق على السلوك الشخصي فحسب، بل أدخله كذلك في ميدان الفن والأدب. وإذا كنا لم نسمع عن حساب الآخرة، في مقابر تل العمارنة، أو في مدينة أختناتون (أفق آتون - أفق قرص الشمس - في تل العمارنة الواقعة في محافظة أسيوط)، عاصمة ملك إختانون، فمن الواضح أن ذلك، يرجع إلى نبذ الآلهة وأنصار الآلهة وعلى رأسهم أوزريس، من كانوا يؤلفون هيئة المحكمة في حساب الآخرة، بشكلها الموضح في كتاب الموق.

إن أعمق مصادر القوة في هذه الثورة الرائعة - أي ثورة إختناتون التوحيدية - كانت توجد في هذا الرجوع للطبيعة... إن علاقات الملك

(١) انظر: إختانون...، ص ٧٦ - ٧٧.

بأسرته... مثال، بطرح قيود التقليد دون تردد في محاولة توطيد أسس عالم من الأشياء كما هي، في وضع طبيعي سليم...<sup>(١)</sup>.

وقد أدت حركة إخناتون فيما بعد، في القرنين الثاني عشر والثالث عشر قبل الميلاد، إلى روح تعبدية، وشعور شخصي فنياً، بالقدرة على الاتصال الذاتي بالإله، والقدرة على مناجاته، نتيجة للثقة في عناية إله الشمس بكل المخلوقات، حتى بأقل خلوقاته شأنًا. (وإذا سألك عبادي عنِّي، فإنِّي قریب، أجيب دعوة الداع، إذا دعانِي الإسلام / سورة البقرة: ١٨٦). وكان التدين الانفرادي الذاتي. وصارت العدالة الاجتماعية حقاً يطالب به كل فقير وكل مظلوم. وأصبح دور الضمير بارزاً في التربية الصحيحة؛ لأنَّه قد أصبح صوت الإله في الإنسان، وذلك ما لم يحدث من قبل مطلقاً. ولذلك، لم يعد من الممكن للمذنب أو المخطئ، أن ينكر ذنبه أو خططيته، أمام الإله الذي يعلم كل شيء<sup>(٢)</sup>. وهذا يشبه ما يذهب إليه الإسلام، من حيث اعتباره الضمير، مكاناً للتربية، والصوت الذي يدين سلوك الإنسان السيء. يقول جيمس هنري برستيد في كتابه: تطور الفكر والدين في مصر القديمة: «إن دين مصر وصل إلى أعظم صوره نبلًا ورقة... وفي الأخلاق وفي وجهتهم نحو الحياة، استمر الحكماء (المصريون) على المحافظة على روح نظرية سليمة لأرفع المثل العليا العملية... لقد كان يجب المحافظة على الذكر الحسن... (وتجنب) السكر والمعيشة المنحلة... وكانوا (يررون) أنه من الحماقة الاعتماد على الشروءة الموروثة (لاكتساب) السعادة...»<sup>(٣)</sup>.

## هـ- النظام السياسي عند المصريين القدامى:

يرفض بعض الباحثين، الاعتراف بوجود فكر سياسي شرقي بعامة، وبالتالي، وجود فكر سياسي مصري جدير بالدراسة. وهم يذهبون لتأييد وجهة

(١) تطور الفكر والدين في مصر القديمة، ص ٤٤٨ - ٤٥٠.

(٢) المرجع نفسه، ص ٤٠١ - ٤٠٣، ٤٦٧ - ٤٦٩، ٤٧٧ - ٤٧٨.

(٣) المرجع نفسه، ص ٤٧٧ - ٤٧٨.

نظرهم، إلى القول: إن السياسة كانت تؤلف أحد أقسام الفلسفة النظرية، ولم يعرف عن المغارقة القديمي، ومن بينهم المصريون، براعتهم في حقل التفلسف. وإنذن، فليس هناك من أفكار سياسية شرقية، تستحق الذكر. فضلاً عن أن النظم السياسية الشرقية القديمة ومن بينها النظام المصري، كانت عبارة عن نظم ديكاتورية جملة وتفصيلاً.

وقد فات هؤلاء الباحثون، أن العصر الذي عاش فيه سقراط، كان عصر الحكم الديكتاتوري في بلاد اليونان، وقد ذهب سقراط نفسه ضحية قوانينه الجائرة. ناهيك عن أن الدول الأوروبية وحتى القرنين السادس عشر والسابع عشر، وجزء كبير من القرن الثامن عشر، قد سادها نوع من أنظمة الحكم الديكتاتوري، التي تحضر عنها فيما بعد، نشوء نظريات سياسية متعددة.

ثم إننا لو سلمنا فرضاً، بأن النظام السياسي المصري، كان نظاماً ديكاتورياً، وهذا لا يمنع من دراسته والنظر فيه، لا سيما وأننا نلحظ اليوم، ونحن على اعتاب القرن الحادي والعشرين، أنظمة ديكاتورية، جمهورية وملكية على حد سواء، تذهب إلى حد إعطاء الحاكم، صلاحيات مدنية، وإدارية، وعسكرية، مطلقة؛ بحيث يرى الناس أنفسهم مرغمين على التسيّع بحمد الحاكم، ومجيده في وسائل الإعلام المختلفة.

ونظرية موضوعية على تاريخ الفكر السياسي المصري، تجعلنا نؤكد، بأن النظام السياسي المصري، لم يكن ديكاتورياً بالمفهوم المعاصر للكلمة ديكاتورية. فقد ظهرت الروح الديموقراطية والتوزع الديموقراطية أول ما ظهرت في بلاد النيل، وقبل توحيد البلاد سياسياً تحت رئاسة الملك مينا الأول، منذ حوالي خمسة آلاف وأربعين سنة.

وكانت السلطة في الوجه البحري من البلاد وفي كل مدينة، تمارس من قبل مجلس، يتتألف من عشرة أشخاص، يتبعون إلى طبقات اجتماعية مختلفة، ويتم تعيينهم عن طريق الانتخاب الحر، ووفقاً لشروط محددة؛ في حين كانت السلطة في الوجه القبلي، وقبل توحيد مصر أيضاً، توزع بين حاكم الإقليم، - كل

إقليم -، ومجلس يتألف من شيخ الأسر والمشائخ، يعرف باسم سارو Saru.

وقد يصح القول، بأن النظام السياسي المصري في العهد الفرعوني، كان نظاماً تيوقراطياً Théocratique، أو حكماً إلهياً، يمارس الملك أو فرعون سلطاته من خلال الاعتقاد أنه إله، أو ابن الله الأكبر: أوزريس أورع. ولذلك، فإن فرعون يحكم وفقاً لولد إلهي، ويمارس سلطاته وفقاً لحق إلهي. والإله هو الذي أعطاه الحق في الملك والحكم نيابة عنه، بعد أن كان يمارس هو بنفسه هذه السلطة في بادئ الأمر.

ونظرية الحكم الإلهي لا تعني بالضرورة، نظام حكم تيوقراطي ديكاتوري، وإنما تعني لدى البعض مثلاً - كال المسلمين الشيعة الإثنى عشرية - نظام حكم عادلاً وإنسانياً. مع الإشارة إلى أن الملك في بلاد ما بين النهرين، كان يسمى: لوغال Lugal أي الرجل العظيم، الذي يحكم بالنيابة عن الشعب؛ كما كان يسمى كذلك: أنسى Ensi الذي يحكم بأمر الله؛ لأنه معين من قبل الله. واستناداً إلى ملحمة غلغميش، فإن الملك، كان يستشير الأعيان، ومجلس الشعب الذي يتألف من جميع الذكور الأحرار، قبل أن يقرر بعض الأمور المهمة، كالحرب مثلاً<sup>(١)</sup>.

وكان الملك المصري - فرعون - يضع على تاجه صورة الصقر، الذي يمثل حورس أو إله الشمس، الذي من أهم خصائصه صفة العدل، وذلك إلى جانب صورة الحياة التي ترمز إلى الحكمة. فمن وصية للملك خبيثي في أواخر عهد الدولة القديمة ٢٩٨٠ - ٢٤٧٥ ق. م، إلى ابنه، يمكن أن نتبين بصورة لا مجال للشك فيها، طبيعة الحكم السياسي المصري القائم على الحق، والعدالة،�احترام الملكية الفردية، بالرغم من الاعتقاد السائد، أن فرعون يملك كل شيء. «كن حريصاً على العدل، وهدى من روع الباكى، ولا تظلم الأرمدة، ولا تحرم إنساناً من ثروة أبيه».

ومن وصية أخرى لأحد الأمراء، وهو أممنتوبي، إلى ابنه حور، نتبين

---

(١) لمجر المضاربة في الشرق الأدنى، (مراجعة سابقة)، ص ٩٣.

ابتناء أو تأسيس النظام السياسي المصري على الأخلاق الفاضلة، التي يقتضيها الإله الأكبر. فهو يكره الظلم، والرشوة، والتفاق، والفرقة بين الناس، ويدعو إلى معاملة جميع الناس على قدم المساواة، ولا سيما أمام القضاء؛ كما يحث على العطف والحدب على ذوي العاهات. «لا تقبل هدية رجل قوي، ولا تظلم الضعيف من أجله، لأن العدل هبة عظيمة من الله». ولا ينطق لسانك بما ليس في قلبك، لأن الله لا يكره شيئاً كما يكره التفاق... ولا تكون سريع الغضب، ولا تسخر من أعمى، ولا تهزأ من أعرج».

ونحن نرى، أنَّ من نظرية الحق الإلهي في الحكم، عند المصريين، تفرعت في العصور الحديثة، نظرية حق الملوك المقدس ب مباشرة سلطان مطلق؛ على أساس أنهم يمثلون سلطان الله على الأرض. ولا يزال المؤرخون يرددون في بطون كتيبهم، كلمات لويس الرابع عشر، في مطلع القرن السابع عشر: «أنا الدولة، والدولة أنا» L'Etat, C'est Moi.

وكان لنظرية الحكم الإلهي المصري، وفقاً لمولد إلهي وحق إلهي، التسلیم لفرعون بمحارسة كافة السلطات الدينية والزمنية في آن معاً. وهكذا، فقد كان الرئيس الديني الأعلى أو الكاهن الأكبر، الذي يرأس الحفلات والطقوس الدينية في المناسبات الهامة. كما كان الحاكم الأعلى والقاضي الأعلى، الذي يبت في كافة الأمور الحياتية. وهذا ما يذكرنا، بنظرية الحكم أو الإمامة لدى المسلمين الشيعة الإثني عشرية. كما يذكرون بسلطان الخليفة لدى المسلمين من أهل السنة.

والجدير بالذكر، أنه كان لنظرية: أن فرعون إله، أو ابن إله، أثر كبير في توحيد بلاد النيل، وفي تنظيم شؤون الدولة في كافة النواحي السياسية والإدارية؛ وذلك لأنها لعبت دوراً بارزاً من الناحية النفسية، في تقبل الناس للقواعد والقوانين الفرعونية الموضوعة لتسير شؤون الدولة. مع الإشارة إلى أن معظم المفكرين المسلمين المعاصرين، يرون أن العامل الأوحد، الذي يمكن أن يجمع شمل البلاد الإسلامية ويوحد المسلمين، هو الدين ونظام الخلافة. وأن المسلمين قد أصابهم الذل، وعرفوا التقهقر والانحطاط، عندما تركوا نظام الخلافة.

والسؤال الذي يطرح نفسه هو: على ماذا ارتكز النظام السياسي المصري؟ لقد قام النظام السياسي والإداري المصري منذ الألف الخامس قبل الميلاد، بعامة، على مبدأين أساسين، هما: ١ - الحق، ٢ - العدل.

وهذهان المبدأان يتصنف بهما في الأصل، الإله الأكبر: أوزريس أو رع، وبالتالي، إيهنه فرعون. وإذا كان للملك من الناحية النظرية، سلطان مطلق على الأرض والناس، فهذا لم يكن معناه من الناحية العملية، أنه كان له الحق، بأن يستبد برأيه ومحكم وفق ما يحلو له؛ وذلك لأنه خاضع في ممارسة وظائفه ونشاطاته لشريعة الإلهة، ماعت: إلهة الحق، والعدل، والصدق، والبر، والاستقامة. ولا يمكن له الاستمرار في الحكم، إذا ما انحرف عن جادة الحق القويم، بعدم إعطاء كل ذي حق حقه، أي مجافاة الإلهة ماعت وشرعيتها.

وعلى هذا، فإن الصفتين الأساسيتين للنظام السياسي المصري، هما: العدالة من ناحية، والحق من ناحية أخرى. وقصة الفلاحين: أنوبيس وباتا، - اللذين أصبحا إلها مدينة قبس، التي ترجع إلى القرن الثاني عشر ق. م -، تدلل على عدالة الإله الأكبر، وأهمية الأخلاق في النظام السياسي المصري. فقد كان باتا يعيش مع أخيه الأكبر أنوبيس المتزوج. وتقع زوجة أنوبيس في غرام باتا، وتنسعى إلى إقامة علاقات غير شرعية معه، فيأتي باتا في استكثار شديد. فتدس عليه لدى أخيه، متهمة إياه، بأنه يحاول التقرب منها والتودد إليها. فيتريص أنوبيس بأخيه شراً ويقرر ذبحه. فيهرب باتا متظلاً إلى إله الشمس، الذي يفرق بين الطيب والخبيث، حتى يحكم بينه وبين أخيه؛ فيقف إله الشمس مع باتا، ويويح أنوبيس على سرعة تصديقه زوجته، فيكف أنوبيس عن مطاردة أخيه، ويعود ليذبح زوجته المخائنة<sup>(١)</sup>.

ولما كان الفكر المصري فكراً عملياً في كافة المجالات؛ ولما كان فرعون لا يستطيع الإشراف مباشرةً على كل شؤون البلاد، ولا يستطيع تسخير وتصريف كل ما يعود للأفراد من أعمال؛ فلذلك نراه يتخلّى منذ العصر الأول للدولة المصرية،

(١) تطور الفكر والدين في مصر القديمة (مراجع سابق)، ص ٤٧٩ - ٤٨١.

عن صلاحياته، لوزراء يُعِينُهم هذه الغاية، محتفظاً لنفسه بالسلطة العليا، وبالقرار الأخير، وبصلاحيات معينة، كفرض عقوبة الموت، وبراءة الأعضاء... الخ. وهكذا، فقد كان يعهد بشؤون العدل، والقضاء، والمالية، إلى شخص يدعى: الوزير الأول (رئيس الوزراء اليوم)، مشدداً عليه، بأن يقوم بواجباته على أكمل وجه، وأن يجعل العدل بين الناس، بدون تمييز فيما بينهم، وفقاً للقانون، وتتفيداً لإرادة الإله الأكبر رع، الذي يأب التحيز والظلم، والتمييز الطبقي أو الجغرافي بين إنسان وإنسان؛ مذكراً إياه، بأن الملك الذي يقوم على إحلال الحق والعدل، بدون تمييز بين رفيع ووضيع، وفلاح وأمير، وقرباب من الملك أو بعيد عنه؛ ويدون استغلال الشعب واستبعاد الناس، هو ملك دائم، يفتديه كل الناس بأرواحهم، ومحافظون على بقائه. لافتانا نظره، إلى أنه لا شيء من أفعال الحاكم أو الملك يخفى على الإله الأكبر أو الناس. وأن ظلم الملك لا يمكن لأحد التستر عليه، لأن الماء والريح تجريان به وتحملاته إلى كل مكان. وهذا بالطبع، لا يعني أن يتشكك الوزير في سلوك أقاربه، وفي سلوك حاشية البلاط أو أقارب الملك، ويقف بصورة تلقائية وعشوانية موقفاً عدائياً منهم، كما فعل الوزير خيري، الذي وقف ضد أقاربه وحكم لصالح خصومهم، بالرغم من أن الحق إلى جانبهم، لا شيء سوى أنهم من أقاربه، والحاكم لصالحهم سيبدو ويسور، وكأنه حكم متخيّل ضد خصومهم.

«إذا شاك من مصر العليا أو السفل... فتأكد أن كل شيء تم في شكواه وفق القانون، ووفق التقاليد... أعط لكل ذي حق حقه... إن الإله يكره التحيز... وتذكر أن الملك يجب الخائف الذي لا عنون له أكثر من اللثيم... عامل من تعرفه كمن لا تعرفه، ومن يكون من أقارب الملك كمن يكون بعيداً عنه. واعلم أن الأمير الذي يقوم بذلك سيستمر هنا في هذا المكان... إن احترام الأمير يقوم على مراعاته العدل... لاحظ التعليمات الملقاة على كاهله... إذا شاك لك شاك فلا بد من أن تتأكد من أن كل القواعد مطبقة تطبيقاً صحيحاً، كما يجب»

عليك أن تساعد كل ذي حق على نوال حقه... إنذر ما قد قيل عن الوزير خطي.. . واعلم أن ذلك يعد تحطباً للعدالة... أنسظر إن الأمير في مكان ظاهر، والماء والريح يخبران فيها بمن يخص بكل ما يفعله، لانه، أنظر، إن ما يفعله لا يبقى أبداً غير معروف... أනظر إن وظيفة الوزير ليست حلوة، إنها مرة، كن يقظاً على كل ما يجري فيها. أنسظر إنها الدعامة الوطيدة لكل البلاد... إن (الوزارة) ليست إظهار الاحترام لأشخاص... ليس ليتخذ (الوزير) لنفسه عيادة من أي شعب... .

ونحن، يمكن أن نسمى هذا الخطاب، بـ خطاب العرش، بلغة اليوم، لأنه كان يعرض للمبادئ الأساسية، التي تجنب مراعاتها من قبل الوزير الأول، إلحاد العدالة الاجتماعية. وفي هذا الصدد، يقول جيمس هنري بروستيد: «لاحظ أن هذا البرنامج عن الرفق الاجتماعي والعدالة الذي فيه يحب الملك، الخائف الذي لا عنون له، أكثر من القوي واللثيم، دافعه ديني؛ (لأنه) مقت لدى الإله، إظهار التحيز... وعلاوة على هذا، فإن العدالة كانت القانون التقليدي لمكتب الوزير منذ الزمن الذي كان يحكم فيه إله الشمس مصر. إن حكم فرعون - الذي كان يظن أنه استمرار لدم وسلامة رع - كان استمراً كذلك، لعدالة إله الشمس القديم على الأرض. إن الملك يلتقي وصبة بما لا ليس فيه على الوزير؛ ولكن في نفس الوقت، لا يتزدّ في رفع الأمر إلى محكمة أعلى. يجب على الوزير أن يقيم العدالة لأن إله العظيم للدولة، يقت الجور، ليس فقط لمجرد أن الملك يأمر بها»<sup>(١)</sup>.

وهكذا، فإن موقف فرعون من الحكم الذي ينبغي أن يكون وفقاً للعدل والحق، هو موقف ظاهر وواضح للعيان. فهو يطلب صراحة وعلانية من وزير الأول، أن يطبق القوانين المرعية حتى تؤمن العدالة؛ وإذا لم يفعل ذلك،

(١) المرجع نفسه، ص ٣٣٣ - ٣٣٨. وفؤاد شبل، إختاتون... (مرجع سابق)، ص ٣١.

فسيتناوله الناس بالنقد، وتناقل أفعاله الأفواه، وحتى الأمواء، والرياح، لتبللها إلى كل إنسان، وسيفقد بطبيعة الحال منصبه. وليس معنى العدالة، أن يوقع الجور على أولئك الذين يكونون في مناصب عالية، أو على ذوي قرابته، بدون وجہ حق، كما فعل خفيق الوزير، الذي أصدر قراراً متحيزاً ضد ذوي قرابته، بدون أن ينظر أصلاً في القضية؛ فهذا ليس عدلاً. فالعدل يعني عدم التحيز لأي فريق ضد آخر، ولو كان ذلك الفريق معروفاً من قبل الوزير أو الملك، أو مقرباً منها، أو قريباً لها. وعية الناس للوزير، وكذلك خوفهم منه، واحترامهم له، إنما يكون بإقامته العدالة وليس غير ذلك؛ لأن الخشية الحقة من الأمير تكون في أنه يقيم العدالة». وإنذن، فليس ضرورياً أن يثير خوف الناس بظاهر مزيفة مصطنعة، بل عليه أن يقلل من شأن نفسه ويقيم العدالة، فيضمن احترام الجمهور له، وخوفهم في الوقت نفسه منه.

وكان الوزير الأول يعهد بدوره، بـ سلطاته الإدارية، إلى حكام الأقاليم أو المقاطعات، أو الموظفين المحليين؛ وبـ سلطاته القضائية، إلى قضاة، يتمثلون بـ حكام القرى وعواصم المقاطعات. وكان كل قاض يحكم وفقاً لقانون مكتوب يحتفظ به. مع الإشارة، إلى أنه كانت توجد محاكم استثنائية للنظر في أحكام محاكم القرى والمحافظات، تتألف كل منها من ستة قضاة، يعاونهم كاتب قضائي، يقوم بتسجيل الدعوى، ويدون كل ما يدور أثناء الجلسة، ثم يسجل الأحكام الصادرة. وكانت هيئة المحكمة تستمع إلى المتخاصمين أو المتخاصمين في جلسة علنية، وتبت في الدعوى، في مدة زمنية محددة في القانون، لا يمكن تجاوزها. وكان ثمة فريق من الشرطة المخصصة لتنفيذ أحكام المحكمة. وأخيراً، كانت هناك، المحكمة العليا التي يرأسها، الوزير الأول، إلا في الحالات الاستثنائية المهمة، كالتي تتعلق بأمن الدولة العليا مثلاً، حيث يترأسها فرعون نفسه.

وهكذا، فإننا نلاحظ، أن فكرة العدل وإحقاق الحق، كانت من أهم الأفكار والمتكرزات الأساسية، للنظام السياسي المصري. وقد ساعد على ترسیخ ذلك، انتصار الإله الأكبر: أوزريس أورع، الذي يحكم فرعون باسمه، بصفة

إله العادل، المحب للحق والإنصاف، والمريد لها. مع الملاحظة، أن النظام السياسي المصري، برأينا، كان متقدماً على سواه من الأنظمة الشرقية المعاصرة له. فشرعية هورابي مثلاً، كانت تعرف بنظام الطبقات الاجتماعية حتى في إحلال العدالة. فالعقوبة على جريمة ما، مثلاً، تتفاوت تبعاً لحالة المجرم الاجتماعية، أو الطبقة التي يتبعها؛ في حين أن القانون المصري لم يلحظ أيه فروق من هذا القبيل، ونادي بمعاملة جميع الناس على قدم المساواة فيما بينهم، لا فرق بين غني وفقير، وكبير وصغير، وشريف ووضيع. وقد يكون أفلاطون، الذي زار مصر عدّة مرات، قد تأثر تأثراً بالغاً، عند حديثه عن المثل، بنظريّة العدالة، التي استحوذت على النظام السياسي المصري، كما استحوذت على أذهان المصريين قاطبة. «ومن ثم، فإن للفكر السياسي المصري خصائص... أساسية: الأولى: الوحدة والعدالة أهم من الحرية. وقد يضحي بالحرية في سبيل كفالة هذين المبدأين. الثانية: لا نعتر بمصر على نظام قبلي أو تنظيم عثاثري مثلما نجده في البلاد التي تتعهن الرعي أساساً كالبلدو وسكان الهضاب والجبال. أي مجتمع المطر اصطلاحاً. أعني، لا تمثل دعامة المجتمع المصري في القرابة والنسب... وكان الفرد يرث أساساً حرفة أبيه ويتبناها في الغالب مركز والده الاجتماعي، لكن كان في وسع أي إنسان مجتهد ويواته الحظ، أن يصل إلى أسمى المناصب»<sup>(١)</sup>.

مع هذا، تتجدر الإشارة إلى أنه بالرغم من أنه كان يسع أناس من أصل وضيع، أن يرتفعوا إلى أعلى المراكز، كالموظف الصغير أونى، الذي استطاع بنزاهته، ومواهبه الخاصة، وقدراته الذاتية، أن يرتقي إلى أعلى المناصب بدون آية واسطة، فإن الرسومات على جدران بعض المدافن، تبين صوراً عن ضرب الفلاحين الذين كانوا يعجزون عن دفع ما يتوجب عليهم من الضرائب، لجأة الملك. فقد كانوا يُضربون في كل أنحاء أجسامهم، ثم يوثقون ويطمسون في بشر، بوضع رؤوسهم إلى أسفل. وكانت زوجاتهم توثق كذلك بحضورهم، بينما أولادهم يرسفون في القبور<sup>(٢)</sup>.

(١) إختانون... من ٣٣ - ٣٤.

(٢) فجر الحضارة في الشرق الأدن، ص ١١٩ - ١٢٢.

وعندما جاء إخناتون بثورته الدينية، التي أحلت الوحدانية المطلقة في الألوهية، محل الألهة المتعددة، كان من الطبيعي أن تقوى نزعة الحكم الإلهي، التي ترى أن الملك والحكم يعود إلى الإله الواحد وحده، كما هو في الإسلام. تيد أننا نلاحظ أن إخناتون، الذي أصبح في هذه الوحدانية الإلهية المطلقة، مجرد شخص عادي، يخضع لقواعد الدينية والأوامر الدينية، كما يخضع غيره من الناس - كان يمارس سلطاته الزمنية وكأنه امتداد لهذا الإله الواحد أو ابن له، وهذا ما لا يستقيم ودعاة إخناتون إلى الوحدانية المطلقة. فمن أنشودة له في هذا المعنى:

إنك يا إلهي في قلبي  
ليس ثمة شخص آخر يعرفك  
إلا ابنك إخناتون  
لقد جعلت منه حكيمًا  
بقضائك وقوتك  
لقد أنشأت العالم  
ورفعته لإبنك  
إخناتون ذي العمر الطويل

مع الإشارة، إلى أن المسلمين الشيعة الإثنى عشرية، يرون أن السلطة الدينية والزمنية تعود إلى أشخاص معينين بالذات من قبل الله، بالرغم من إيمانهم المطلق بوحدانيته التامة.

والجدير بالذكر، أن المصريين لعلمهم الأوائل في التاريخ، الذين حثوا على حسن معاملة المرأة والترفق بها، والذين أتاحوا الفرصة لها حتى تتولى الملك والسلطة العليا (حتشبسوت، كليوباترا، مثلاً)، مما يعني أنه كان للمرأة شأن كبير في الحياة الاجتماعية المصرية.

ولكن، بالرغم من أن أجهزة الدولة كانت تتصرف وفقاً لقوانين مكتوبة، تحدد تحديداً وأوضاعاً، اختصاصات الموظفين (من أهم المجموعات القانونية التي وصلتنا: مجموعة قوانين الملك حورمحب، الذي تولى الملك حوالي سنة

١٢٣٠ ق. م، والتي جاء في ديباجتها، أن الملك قد أصدر هذه القوانين «تحقيقاً للعدل وضماناً لرفاهية شعبه». وجموعة الملك أحمس، التي تتضمن القوانين الواجبة الإجراء، واللوائح القضائية... الخ.

وبالرغم من أن الملك كان يقظى ويbum أوامره وفقاً للقوانين والتقاليد المرعية؛ وبالرغم من أنه كان يستشير في الأمور الهامة، ما يسمى بـ مجلس المسنين، الذي كان يتتألف من أبناء الأشراف والبلاء الذين يختارهم بنفسه، وهو أشبه ما يكون اليوم بـ مجلس الشيوخ Sénat؛ فإن البعض، قد يلاحظ، أن بعض الملوك الفراعنة، قد حاول التفرد بالسلطة والاستئثار بالحكم، بعيداً عن كل رقيب. فـ أمنحتب الأول مثلاً، الذي ينحدر من الأسرة الثانية عشرة (٢٢٩٢ - ٢٢١٢ ق. م)، قد أوصى ابنه سنوسرت، بمعاملة الرعية، بالشدة، وبالحذر والحيطة من الأصدقاء، وتجنب الاعتماد على أحد لحماية ملكه، وشخصه.

انتبه إلى ما أقوله لك  
يجب أن تزيد الخير  
كن شديداً مع رعياك  
لأن الناس يحترمون من يرعبهم  
لا تقرب الناس وحدك  
لا تملأ قلبك بآخوه (أحد)  
ولا تخذ صديقاً...  
وعندما تناوم احرس قلبك بنفسك  
لأن الإنسان لا أصدقاء له يوم الشدة  
فإن الذي أكل خبزك هو الذي دبر موتك  
والذي مددت له يدك  
هو الذي مد يده لقتلي

وينظرنا، قد يكون أمنحتب معدوراً في وصيته السياسية العملية لإبنه. وبالرغم من أنه كان يرى أن من أولى واجبات الحاكم أو الملك، توفير المعيشة

الكريمة، وتأمين الطمأنينة، والخير والسلام، والسعادة، لشعبه «لا جوعان ولا ظمان في عهدي»، والناس يعيشون في سلام، فقد حاول بعض المقربين منه، الإطاحة به وقتله؛ ولكن تمكن من إحباط مؤامرتهم في اللحظة الأخيرة.

ومن الأدلة الحسية، - التي تؤيد وجهة نظرنا -، على أن العدالة الاجتماعية كانت أمراً مقدساً من لدن الحاكم، الذي كان يحملها في المرتبة الأولى من اهتماماته؛ لأنها كانت تتعلق أصلاً بهمومه النجاتية في الآخرة، ما نراه على قبور الأشراف والحكام من كتابات، تفيد هذا المعنى. فعل قبر أحد حكام الأقاليم، أميقي، نقرأ: «لم تكن توجد ابنة مواطن أسمات إليها». لم تكن توجد أرملة أوقعت عليها خطباً. لم يكن يوجد فلاح أبعدته (او انتزعت ملكه). لم يكن يوجد راعي قطيع طرده. لم يكن يوجد مشرف على خمسة (أي رب أسرة من خمسة أفراد) أخذت أهله من أجل الضرائب (التي لم تدفع). لم يكن يوجد تعس في مجتمعي. لم يكن يوجد جوعان في عهدي. وعندما حللت سنوات الماجاعة حرثت كل حقول إقليم المهاة (ضياعته)، وحافظت على حياة الناس، وقدمت طعاماً لهم... وكانت أعطي الأرملة كما كنت أعطي المرأة ذات البعل. ولم أرفع (الرجل) العظيم فوق الوضيع في كل شيء أعطيته».

ولعل أسطع دليل على سيادة شريعة ماعت، التي تتمثل باحترام العدالة، والصدق، والاستقامة، حتى من قبل فرعون نفسه، هو ما صنعه رمسيس الثالث إثر اكتشافه محاولة لاغتياله من قبل زوجته الملكة تي بالاشتراك مع بعض الرصيفات، والضباط، والموظفين. فقد أمر بثول المتآمرين أمام العدالة حتى تأخذ هذه مجراهما. وكانت العادة أن تتألف محكمة الجنایات من ثانية قضاة، برئاسة الملك نفسه. ولكن رمسيس الثالث أمر بتشكيل محكمة خاصة، تتألف من أربعة عشر قاضياً، وتتنازل عن حقه القانوني برئاستها. وتحول هيئة المحكمة صلاحية إصدار الحكم النهائي في القضية، وفقاً للقانون وما ت عليه عليهم ضمائرهم، دون تأثر بأي اعتبار آخر. وكان قرار المحكمة في ذلك، العقوبة بالإعدام للمتهمين الأصليين، والعقوبة بالسجن للمشتركين المؤيدين، والبراءة للذى كشف النقاب عن المؤامرة قبل البدء في عملية تنفيذها.

وصحيح أن المجتمع المصري القديم، كان مجتمعاً طبيعاً، يتالف من:

- ١ - الملك: فرعون.
- ٢ - الكهنة أو رجال الدين والوزراء.
- ٣ - حكام الأقاليم والقضاة.
- ٤ - الموظفين والتجار.
- ٥ - عامة الشعب: الفلاحين والعمال.

لكن تجدر الإشارة، إلى أن ثمة وثيقة (بردية) تدين بشدة، حدوث المنازعات بين الطبقات المختلفة، مؤكدة على أن كل طبقة إنما هي بثابة العضو من أعضاء الجسم الإنساني، وكل ضرر يتباهى تأثير به كل الطبقات الأخرى، كما هو الحال تماماً بالنسبة إلى الجسم الإنساني، الذي يتداعى كله، إذا مسّ المرض أيّ عضو منه<sup>(١)</sup>.

مع هذا، قد يشك البعض فيما ن قوله، عن تقديس العدالة عند المصريين. وقد يرى أننا نبالغ في ذلك، ولذا، فنحن نسوق واقعة طريفة، تحدثت عنها الوثائق المصرية القديمة، بعنوان: قصة الفلاح الفصيح أو البلع، تبين مدى اهتمام فرعون، والوزير الأول للدولة، بإحلال العدالة حتى بالنسبة لأقل الناس شأناً، كما تدلل على تأكيد أقل الناس شأناً، على أهمية إحقاق العدالة، التي يوجها الإله الأكبر، وعلى وجوب إنصافه من ظالمه، حتى تستقيم العدالة.

تقول القصة التي وقعت أحدها حوالي ألف الثاني قبل الميلاد ٢٠٠٠ ق. م، إن فلاحاً من منطقة الفيوم، في إقليم وادي النطرون، كان يقود قافلة من الحمير المحملة بالملح والنطرون والحنطة قاصداً مدينة هيراكليوبولس، المقر الملكي في ذلك الحين، من أجل بيعها. وفي طريقه، يضطر إلى المرور في قرية يسكن فيها رجل، اسمه: جحوري ناخت، كان يعمل موظفاً في إدارة جبائية الضرائب، التي كان يشرف عليها الوزير الأول: رنبي (وزير

---

(١) انتحار المغاربة (مرجع سابق) ص ٨٩.. وحسن سعفان، أساطير الفكر السياسي والمدارس السياسية، (مرجع سابق)، ص ٢٤ - ٢٦.

المالية). ويرى جحوفي ناخت حمير الفلاح تقترب من القرية، فيركبه الطعم، ويفكر في الاستيلاء عليها. وفي الحال، يضع خطة لأجل ذلك الغرض. فيأمر تابعاً له بأن يغرس قهاشاً من الكتان، من حافة حقل من الخنطة «ملكه» في الجانب الأعلى من الطريق، وحتى مياه قناة قائمة في الجانب الأسفل من الطريق. وبذلك يوصد جحوفي ناخت الطريق العام، الذي يعود إلى كل شخص، الحق، بأن يسلكه.

ويدخل الفلاح القرية وهو خالي الذهن من كل ما يدبّر له، حتى يصل إلى المكان الذي أوصده جحوفي ناخت على ذلك النحو. فيفكر في أن يسلك الطريق التي تحيافي القناة، ولكن الرجل يداخله من السقوط في الماء، لا سيما وأن القهاش الذي يغطي الأرض، يحيافي بالتهم. فيقرر المرور من الجانب الأعلى للطريق، فيتحول إلى أعلى الطريق، ليصبح مروره حمادياً لحقل الخنطة الذي «ملكه» جحوفي ناخت. وعندما تمر قافلة الحمير، يقطع أحد الحمير، «للمقمة» من تلك الخنطة المغربية، التي كان جحوفي ناخت يقدر حصولها بالتأكيد. وهكذا، تحصل الفرصة التي كان يتظارها، ويأمر بمصادرة قطيع الحمير.

ويفاجأ الفلاح الفقير بهذا الموقف المتعسف، الذي لم يكن ليخطر على باله. فيحاول بكل أدب، وبكلمات رقيقة تتم عن روح التوصل «دون خسفة»، أن يقنع جحوفي ناخت بالغفر عنه، محتاجاً في الوقت نفسه، على الاستيلاء على قافلته، من أجل «المقمة» من الخنطة. فطريقه مستقيم، وهو يمشي في الطريق العام؛ وقد اضطر إلى أن يسير بمحاذاة حقل الخنطة، لأن الجانب الآخر من الطريق موصد أمامه؛ فضلاً عن أنه يحيافي المياه مباشرة. ولم يسلك الطريق الذي سلك، حتى يسرق شيئاً من الخنطة أو بالأحرى حتى يمكن أحد حميره من التهام بعضها. وهو لا يعقل أن يفكر في سرقة صاحب القرية، التي تعود «ملكيتها» للوكيل الأعظم نفسه، الوزير الأول: رئيسي في قريته بالذات، وهو من يتول رعاية الأمن والنظام في البلاد بأسرها، والذي طهر المنطقة كلها من اللصوص.

ويسلك دفاع الفلاح البليغ عن نفسه بخناق جحوفي ناخت، فتثور ثائرته من جسارة الفلاح، فيتناول قضيباً من الخطب الأخضر، ويضرب به الفلاح دون شفقة. ثم يسوق الحمير إلى منزله، بدون أن تنفع معه صرخات الفلاح،

وتوسلاته، واحتجاجه.

ولا يطول التفكير بالفلاح المiskin، وهو يعلم أنه قد ترك أسرته بدون مال ولا طعام، فيعتزم عرض أمره على الوزير الأول نفسه، الذي حدث في قريته، هذا التعدي الشنيع. وما يشجعه على القيام بذلك دون تردد، اشتئار الوزير الأول بالمحافظة على العدالة، وإحقاق الحق، حتى أصبح صيته ذائعاً، ويضرب به المثل من أجل ذلك.

ويقترب الفلاح من المدينة، حيث يقيم الوزير الأول. ومحالفه حسن الحظ، فيلحظ الوزير وهو يزمع المبوط من قصره الكائن على النيل، لكي يستقل مركبأً. فيسارع للاقائه، ويستوقفه. وفي ادب جمّ من المخاطبة، يستحوذ على استراعه سمع الوزير، الذي يطلب منه أن يقص قصته على موظف يتتباه خصيصاً لهذه الغاية، لأنّه هو على سفر.

ويبلغ الموظف المسؤول، الوزير الأول، قصة الفلاح مع جحودي ناخت. ويتأثر الوزير حالة الفلاح، ويهم بقضيته. فيعرضها على حاشيته من الموظفين، لكي يسمع رأيهم فيها، ولا سيما أن جحودي ناخت يعمل تحت إمرتهم. ويفتح الموظفون إلى جانب زميلهم ومرؤوسهم في العمل، - كما هي العادة السائدة اليوم، بعامة -، ويخبئون رئيسي ببساطة، بأن القضية تتعلق على الأرجح، بفلاح كان يدفع الضرائب المتوجبة عليه، إلى شخص غير مختص، في حين كان عليه أن يدفعها إلى جحودي ناخت، فصادر هذا حierre، واستنفأه للضرائب المرتبطة في ذمته. وعما أنهم يرجحون ترجيحاً بأن القضية قد تتعلق بالضرائب، فلهذا فهم يعقبون على رأيهم، متسائلين بامتناع: «هل يعاقب جحودي ناخت من أجل القليل من النطرون، والقليل من الملح والحنطة؟ ليصدر إليه الأمر لرده، وسيرده». وبذلك، فإنهم يتوجهون أساس المشكلة، وهو التعدي ظلّماً على فلاح، لم يقترف ذنبًا يستدعي مصادرة حierre، التي يعيش هو وعائلته منها.

ويقف الوزير الأول أمام أجوبة موظفيه، متأملاً، بدون أن ينسى ملفة الفلاح الفقير، المغلوب على أمره، الذي استوقفه في الطريق صالحًا، من أجل إنصافه وإحلال العدالة.

ويأس الفلاح من هماون المحيطين بالوزير الأول، بقضيته؛ ولكنَّه لا يُيأس من عدالة الوزير الأول نفسه. ولهذا، يقرر في جرأة، أن يعاود تذكيره بقضيته، التي لم يبيت بها، والتي تستقر بين يديه. فيوجه إليه خطاباً يطلب فيه الإصغاء إلى شكواه، وإحقاق الحق، ومحاربة الظلم والباطل؛ منهاجاً بما ذاع عنه من فعل الخير، وإقامة العدل. «إنك أبو اليتيم، وزوج الأرملة، وأخو المهجور...» الرجل العظيم الذي يخلو من المخارة، الذي يحطم الباطل ويجلب الصدق. دعى أضع إسمك في هذه البلاد فوق كل قانون صالح. استجب إلى الصيحة التي ينطق بها فمِي. استمع عندما أنكلم. إنْعَل العدل أنت الذي تُمدح، الذي يمدحه أولئك الذين يمتدحون. ارفع تعاستي. انظر إلى، إني مثقل. أنا في حزن».

ويسرَّ الوزير لإصرار الفلاح على المطالبة بحقه، ولحسن أدبه، وحدبته، وحضور بداعته، فلا يغير جواباً، حتى يرى ما الذي سيصنعه الفلاح إزاء سكوته. وفي الوقت نفسه، يقرر عرض قضيته على الملك، فرعون، لخطورة المسألة؛ فيذهب حالاً إلى القصر، قائلاً للملك: «سيدي. رأيت واحداً من هؤلاء الفلاحين، جيل المنطق حقاً...». ويقص قصته كلها... فيطلب منه فرعون الاهتمام بالقضية، ورعاية الفلاح وأسرته، ويحفظ كل ما ينطع به، وما يقدمه من التهاسات، في درج خاص. فيقدم إلى الفلاح الطعام، وتؤمن له الإقامة، كما تُمَدَّ عائلته بكل ما تحتاجه من المؤونة، لكي لا تقع في العوز.

ويبن انتظار الفلاح، الفصل في قضيته، من قبل الوزير الأكبر رنسى، وبين انتظار هذا، لما سيقدم عليه الفلاح، يقدم هذا، تسع خطابات أو التهاسات إلى رنسى، للإسراع في البت في قضيته.

ففي الخطاب الأول، نرى الفلاح يعبر عن خيبة أمله الجسيمة، في عدالة الرجل المشهور بعدم انحرافه عن جادة الحق وإحقاق الحق. أما الخطاب الثاني، فيفيض بكل أنواع اللوم، والتأنيب، والتقرير، على إهمال قضيته. وفي الخطاب الثالث، يعود الفلاح إلى تذكير الوزير الأول، بأنه مثل رع على الأرض. ولذا، فإن عليه، أن يحكم وفق ما ي عليه عليه الإله والقانون، فيرحم المؤسأ، ويحمي

القراء، ويصدق اللصوص، ويوقع العقاب على الذين يستحقون العقاب. وإذا لم يفعل ذلك، فإنه سيكون مسؤولاً عن انحراف موازين العدالة، وسيكون مسؤولاً عن انحراف موازين رع، أمام رع نفسه، في الأبدية. «سيدي، إنك رع، إن كل شؤون الناس هي ملكك، إنك تشبه الفيض. إنك النيل الذي يجعل المقول خضراء، ويروي الأرضي البور. صد اللص. إرحم التعبس. لا تكون سللاً ضد من يتسلل. خذ حذرك (لأن) الأبدية تقترب... إنه نسمة الخاشيم فعل العدالة. أوقع العقاب على ذاك الذي يستحق العقاب، ولن يوجد شيء يشبه نهجك الصائب. هل تخطئ موازين؟ هل ينحرف ذراع الميزان إلى جانب؟ لا تنطق بالكذب (لأنك) عظيم (وعلى ذلك مسؤول). لا تكون ذا خفة (لأنك) ذو وزن. لا تنطق بالكذب لأنك أنت موازين... وإذا مالت (خطأ) فانت تميل (خطأ). إن لسانك هو مؤشر (الموازين)، وقلبك هو المثال، وشفتيك هما ذراعها!...».

وتعمل تهديدات الفلاح وجذتها، عملها في نفس الوزير. فيرسل إلى الفلاح بعض الرجال، حتى يقوموا «بجلده»، ويعرف ماذا سيصدر عنه.

فيرسل الفلاح خطاباً رابعاً، يستنكر فيه بشدة، ضربه، وإهمال شأنه. ثم يتبعه بخطاب آخر خامساً أشد عنفاً، يتهم فيه صراحة، الوزير الأول، بعدم القيام بواجباته التي كلف بها، وبعرقلة إجراءات العدالة، والوقوف إلى جانب السارق والمعتدي، والاحتياط أمام الناس بالظهور بمظهر المدافع عن الحق والمظلوم. «لقد عينت لستمع إلى القضايا وتحكم بين المتقاضين، ولكنك تصد اللص. ولكنك تشرك في دعوى واحدة مع السارق. إن الناس يحبونك، ولو أنك معتد...».

وعندما لا يتلقى الفلاح أي رد من الوزير رئيسي، يوجه إليه خطابه السادس، وفيه يعيد الحديث عن صيت الوزير الأول، في عمل المعروف، وإحقاق الحق، وإجراء العدل؛ طالباً منه الإسراع في البت في قضيته. «أيها الوكيل الأعظم (حطم) الزيف، وحقق العدالة. حقق كل شيء فيه خير. حطم (كل) شيء (سيء)، مثل جعي الشبع حتى ينبي الجوع (أو) الكساد حتى ينبي

العربي، مثل السماء التي يسودها الصحو بعد العاصفة العنيفة، حتى تجلب الدفء إلى أولئك الذين يقاسون البرد، مثل النار التي تطيخ ما هو فج، ومثل الماء الذي يطفئ غلة الصادي».

ولما كان الوزير الأول، لا يحب، فإن الفلاح يستذكر صمه الذي يثير الأعصاب، ويستحث اللسان على الكلام. فيتهمه مجدداً في خطابه السابع باستغلال علمه ووظيفته، وبالسرقة، على غرار سائر الناس من اللصوص. ويعا أنه أول المعدين في كل البلاد على مبادئ الحق والعدالة، فلا غرابة بعد ذلك، إذا ما وقع ذوو قرابته في «الأشرار» أيضاً واعتدوا على غيرهم؛ خاتماً خطابه، بالقول: إن مصير بلد يضم في أحشائه، أمثاله، سيكون الضياع والهلاك. «إنك مدرب، إنك متعلم، لقد لقنت العلم، ولكن ليس للسرقة. لقد تعودت أن تفعل على غرار كل الناس. وذوو قرابتكم (كذلك) يقعون في الشرك... أنت هو (أول) المعدين في كل البلاد. إن زارع السوء يروي أرضه بالجور حتى تجلب أرضه الزيف، لتغرق الضيعة بالإثم... لا يوجد صامت لا يمكن أن تدفعه إلى الكلام، ولا يوجد نائم لا يمكن أن توقظه، ولا يوجد فم مغلق لا يمكن أن تفتحه. لا يوجد جاهل كان، لا يمكن أن تجعله حكيماً. لا يوجد جاهل لا يمكن أن تعلمه».

وأمام لامبالاة الوزير أيضاً، يقدم الفلاح خطابه الثامن، الذي يتبع فيه نقده اللاذع والخارج للوزير الأول؛ فيرى أنه شخص لا يستحق منصبه؛ لأنه صاحب قلب طيّع؛ فضلاً عن أنه سارق متواتع مع الموظفين الذين يرأسهم، والذين هم ملحاً المعدين والسارقين، بدلاً من أن يكونوا ملاداً للمظلومين، والمحورين، وأداة لدفع ورفع الحيف عنهم. وينهي الفلاح خطابه بالطلب إليه، بأن يعود عن غيّه، ويصحح القلم الفادح الذي وقع عليه، والذي يعاني منه، ويقيم العدالة؛ لأن رب العدل يقف بذلك؛ ولأنه - أي الوزير - ليس بالعجز عن ذلك، وليس بالمرifض أو الغائب؛ ولا يمكن التصديق بأنه لا يحب إقامة العدالة. ناهيك عن أنه إذا أجرى العدل، وأقام الحق، فإن اسمه سيبقى خالداً إلى الأبد، في طول البلاد وعرضها، بدون أن يمحى في الأرض. وستبقى ذكراه

نبراساً للصلاح والرشاد. وسيهبط إلى قبره الأبدي وهو مطمئن البال، لما قام به من إحقاق الحق وإقامة العدل. «إن قلبك طموع. إنه لا يناسبك. إنك تسرق. إنه لا ينفعك... إن الموظفين الذين نصبوا لرد الجور، هم ملجاً للجائعين، (حتى) الموظفين الذين نُصبوا لرد الزيف... أقم العدل من أجل رب العدل... أنت (الذي هو) القلم والدرج ولوح الكتابة... لأن العدل يبقى إلى الأبد. إنه يهبط مع ذاك الذي يفعله في القبر عندما يوضع في التابوت ويودع في الأرض. إن اسمك لا يمحى من الأرض. إن ذكره تبقى بسبب الصلاح... هل تتحرف الموازين في الواقع؟ هل يميل الميزان في الواقع إلى جانب؟... لم تكن مريضاً... لم (تكن مسافراً)... إن الجزاء عن ذلك سيتبعك إلى النعيم في الآخرة».

وعندما لا يتلقى أي ردّ من الوزير الأول، يتباه القنوط واليأس، ويفربّر رفع صوته للمرة الأخيرة، في خطاب قاطنط، هو الناسع والأخير، يذكر فيه الوزير بالخطار المداهنة والمخادعة، وعدم إحقاق الحق وإقامة العدالة، وإن ذلك سيكون وبالاً عليه في الدنيا والآخرة. فلن يكون له على الأرض بنون، ولا ورثة، ولا صديق، ولا ذكر حسن، أو سمعة طيبة على الإطلاق. وسيكون في الآخرة عرضة للعقاب، من قبل رع آله العدل، والحق، والصلق، والاستقامة... خالصاً إلى القول، إنه يعرف تماماً، أنه لم يمنحه قلبه لسماع شكواه؛ وهذا، فهو يقر الانتحار، للتخلص من هذه الحياة، والذهاب إلى أنوبيس آله الموت، لعرض شكواه عليه. «لن يكون لك بنون ولا ورثة على الأرض. أما عن ذاك الذي يحرّمك (الخداع) فإنه لن يصل إلى البر، وسفينته لن ترسو في مرفتها... لا يوجد أمس للذي لا يبالي. ولا يوجد صديق لذاك الذي يضم أذنه عن العدالة. لا يوجد يوم سعيد للطاغي... هاها! إن أقدم دفاعي إليك، ولكنك لا تستمعه. سأذهب وأقلم دفاعي بسيك إلى أنوبيس».

وعند ذلك، يرسل الوزير الأول، بعض موظفيه، لاستقدام الفلاح. وفي أثناء اجتماعها معاً، يعرف الفلاح بأن جميع خطاباته، ودفاعاته، محفوظة لدى الوزير؛ وأن هذا، كان يمنحها كل قلبه عند قراءتها، بدون أن يحمل أي حرف

منها؛ وأن التلاؤ في إصدار الحكم، يعود لإرادة فرعون، الذي أحب أن يعرف كل ما يدور ويحول في خلد الفلاح، عن الحالة الاجتماعية السائدة، بعد أن أصدر أوامره، بأن تمنع عائلته، كل ما تحتاجه لسد عوزها.

ويأمر فرعون، بأن يصدر الوزير الأول، حكمه في القضية. وفي جلسة محاكمة علنية، حضرها الموظف جحوثي ناخت، طلب منه، الكشف عن وضعه القانوني المادي، وحالته الاجتماعية، وتصرفاًه الإدارية، ثم حكم عليه بمصادرته جميع أملاكه لصالح الفلاح الفقير، وعزله من الوظيفة<sup>(١)</sup>.

وتعليقًا على هذه الواقعة، يقول ج. هـ. برسيد: «إن المثل الأعلى الرفيع للعدالة نحو الفقير والمظلوم، الذي تعرضه هذه القصة، ما هو إلا نسمة من ذلك الجو الخلقي السليم، الذي يشيع في تفكير... هؤلاء الأرستقراطيين (الوزير الأول) من حاشية فرعون - منذ أربعة آلاف سنة خلت - (الذين كانوا) يعنون في درجة وافية بصالح الطبقات الدنيا»<sup>(٢)</sup>.

تبقى الكلمة الأخيرة، نوطاً، وهي : أنه إذا كان المصريون لم يبحثوا في علم السياسة كعلم قائم بذاته، وإذا كان اليونانيون هم الذين تحدثوا في علم السياسة، وأسسوا، ونظرتاته المختلفة، فإن هذا لا يعني، أن النظام السياسي المصري لم يتمظهر في مثالية اجتماعية نادرة الوجود، لا سيما في ذلك العصر السحيق من التاريخ البشري القديم.

(١) تطور الفكر والدين في مصر القديمة، ص ٣٠٤ - ٣١٤.

(٢) المرجع نفسه، ص ٣١٥.



الفكر الهندي  
أو  
الفلسفة في الهند

- أ - الالوهية
- ب - البوذية والله
- ج - البوذية والعالم
- د - البوذية والإنسان

## أ - الألوهية :

آمن المندك كما آمن المصريون، - بادئ الأمر -، بفكرة تعدد الآلهة؛ ثم انتقلوا إلى الإيمان بفكرة الإله الواحد. فقد عبدوا في مرحلة أولى من مراحل تفكيرهم، وحياتهم، مظاهر الطبيعة المتعددة، من جبال، وأنهار، وحيوانات، ونار، وغيرها... واعتقدوا أن هذه المظاهر الطبيعية، أرواحاً كأرواحهم، فجعلوا لكل مظهر من مظاهرها، إلهاً يعبدونه، ويضرعون إليه، ليزيد في أموالهم، وثرواتهم، وينصرهم على أعدائهم. وفي مرحلة ثانية من حياتهم، وتفكيرهم، تخلوا عن فكرة عبادة الآلهة المتعددة، ليعبدوا إلهاً واحداً فقط.

ولعل المندك أول من عرف عقيدة التثليث الإلهي Trimurti، التي تشبه في معناها العام والخاص، عقيدة التثليث المسيحي. فمنذ حوالي القرن التاسع قبل الميلاد، اعتقاد المندك، بـإله واحد، يتصف بـثلاث خصائص، ويسمى بـثلاثة أسماء مختلفة. أما من حيث خصائصه، فهي :

- ١ - أنه هو مصدر العالم الذي أوجد الكائنات كلها من ذاته.
- ٢ - أنه هو الذي يحفظ لهذا العالم وكل ما فيه، حياته واستمراريته.
- ٣ - أنه هو الذي يملك الوجود بأسره ويعده إليه، كما كان قبل خلقه، إذا ما أراد ذلك.

أما من حيث أسمائه، فهي :

- ١ - إن براهما الذي يخلق العالم.
- ٢ - وهو فشنو الذي يحفظ الكون ونظامه من الفساد.
- ٣ - وهو سيفا الذي يستطيع تدمير الكون والقضاء عليه عندما يشاء.

وهكذا، فإن براهما، وفسنو، وسيفا، ما هم في الحقيقة، سوى ثلاثة

أسهام مختلفة، لإله واحد فقط، هو السبب، والأصل، في خلق العالم، وفي استمراره، وفي زواله. وهذا الإله الموجود بذاته، الذي لا يحتاج في وجوده إلى غيره، والموجود للعالم من ذاته، هو خارج عن كل شكل حي؛ وبالتالي، فهو خارج عن نطاق الإدراك الحسي، ولا يمكن تصوره إلا بالعقل وحده.

وكان الخلود أو اكتساب الحياة الآخرة، يرتبط في بداية الأمر، بالقيام بالطقوس الاحتفالية، ومارسة الشعائر الدينية، وتقديم الأضاحي للإله، فضلاً عن السلوك وفق إرادته. ولم يكن كل إنسان يستطيع القيام بتلك الشعائر المقدمة للإجراءات، والباهظة التكاليف؛ ولذلك لم تكن سعادة الحياة الآخرة، إلا وفقاً على فئة معينة من الناس، كما كان الحال عند المصريين القدماء.

وكان الاعتقاد السائد، هو أن الإنسان إذا ما قضى نحبه، فإنه إما أن يذهب إلى عالم السهام (الجنة)، حيث ينعم هناك بالحياة الأبدية، إذا كان قد قام بالشعائر الدينية الواجبة، وقدم القرابين الإلهية، وسلك السبيل السوي، أو الطريقة المثل أريان Aryan في حياته الأرضية. وإما أن يذهب إلى الهاوية أو الجحيم، لكي يعيش في حالة دائمة من البؤس والعذاب، إذا لم يكن قد قام بالشعائر والطقوس الدينية المتوجبة، وامتنع عن تقديم القرابين الإلهية، ولم يكن قد سلك السبيل الأمثل.

وفي حوالي القرن السادس قبل الميلاد، نرى أن فكرة وعدة تقديم القرابين أو الأضاحي، فضلاً عن القيام بجملة الشعائر والطقوس الدينية، لضمان الخلود والسعادة الفردية في الأبدية، قد أخذت تتلاشى، لتحول محلها فكرة بسيطة تتعلق بال بصير الإنساني، وتقوم على أساس التناصح. ولعل العوامل التي ساعدت على نشأة عقيدة التناصح، والتي أرضست الاحتياجات النفسية والشعبية لدى المزدود، تمثل العوامل التي أدت إلى ربط الحياة الآخرة، بالأعمال الفاضلة فقط، عند المصريين، خارجاً عن كل ما يمت بصلة إلى الطقوس الدينية المقدمة، والشعائر الاحتفالية المكلفة، التي كانت وقفاً على طبقة معينة من الناس، كما رأينا.

وكانت فكرة التناصح التي ذاعت بسرعة، ولقيت رواجاً مذهلاً، لا سيما في أوساط العامة، تفترض أن الإنسان يعرف أو يحيا حيات عديدة، وأنه هو الذي

يختار نوع الحياة التي يهوى ويريد. يمعنى أن مستقبله، يقرره هو، بسلوكه في حياته الراهنة. فهو صانع مصيره بنفسه. فإذا أحب الخلاص من ريق الجسد وقيود المادة، وإذا أراد الخلاص من شقاء هذه الحياة الدنيا، فما عليه إلا الترفع عن شهوات الجسم والمادة، والانقطاع عن عالم الدنيا، وتطهير نفسه حتى من الرغبة في الوجود، لكي تتم الغلبة والسيطرة للروح على الجسد، فتتم سعادته القصوى، بالوصول إلى النراثنا والاتحاد بها، وتحصل له كل الخير، ويعيش في خلود تام، وسلام عام.

أما إذا خضع لأسر أهوائه، وقيود جسمه، وأحب الحياة، ورغب في الخلود، فإنه يعيش في شقاء دائم أبيدي، وذلك عن طريق انتقال روحه بعد الموت، إلى جسد آخر، قد يكون جسم إنسان آخر، أو جسم حيوان أعمى، كجسم كلب، أو قطة، أو حمار... الخ. وهكذا، أصبح هم الإنسان الهندي، العمل على تفادي الواقع في التناصح، والعودة من جديد إلى الحياة الدنيا، أو الولادة من جديد في أجسام مختلفة؛ وذلك عن طريق التحليل بالأخلاق الفاضلة، والابتعاد عن كل ما يبت بصلة إلى وسائل المادة وال عمران، حتى الوصول إلى حالة الانطفاء التام، وبلغ النراثنا، والاتحاد بها إلى الأبد، حيث السعادة القصوى، والسلام الدائم، والثبات الأبدي<sup>(١)</sup>.

وقد قامت الفلسفة البوذية، التي ظهرت في القرن السادس قبل الميلاد تقريباً على يد سدهارتا جوتاما Siddhartha Gautama الذي يُعرف باسم: بوذا أو البوذا (المستير، البصير)، على فكرة التناصح، وسوى رأي البوذية في العالم، والله، والإنسان.

## ب - البوذية والله :

يرى بعض الباحثين، أن البوذية قد تجنبت الخوض في المسائل الميتافيزيقية،

(١) أحمد شلبي، مقارنة الأديان، ط٢، ١٩٦٦، ٤٧/٤ - ٥١، ٦٣؛ محمد كمال إبراهيم جعفر، في الدين المقارن، القاهرة، ١٩٧٠، ص ٢٤٦ - ٢٤٨.

والبحوث اللاهوتية، وما وراء الطبيعة؛ وأنها لم تكن لتغير النقاشاً إلى مسألة الحديث عن الله (الإله)، لا سلباً ولا إيجاباً. ولذا، فإن الله موضوع متوكلاً جانباً في البوذية.

لكن البعض الآخر، يرى أن بوذا، كان يسخر من القائلين بوجود الله، والحديث عنه. فهو يقول: «إن المشايخ الذين يتكلمون عن الله، لم يروه وجهأً لوجه. فهم كالعاشق الذي يذوب كمداً، وهو لا يعرف من هي حبيبته، أو الذي يبني السلم وهو لا يدرى أين يوجد القصر...»<sup>(١)</sup>.

يُيدَّ أننا نلاحظ أن أتباع بوذا من بعده، قد تحدثوا عن الله، وذهب بعضهم، إلى الاعتقاد بأن روح الله قد حلت في بوذا، فأصبح هذا في جانب منه إنساناً، من حيث تكوينه المادي؛ وفي جانب آخر، إلهأً. وهكذا رفعته إلى مصاف الألهة، وقبلوا كلماته على أنها حقائق لا يتطرق إليها الشك. وهذا الاعتقاد يشبه العقيدة الثانية المسيحية، التي ترى أن شخصية المسيح تتكون من ناسوت ولاهوت، وأن الشخصية اللاهوتية قد حللت بالناسوت. كما ذهب فريق آخر من أتباع بوذا، إلى القول، إن بوذا كان إلهأً، هبط إلى العالم الأرضي، لكي ينقذه مما فيه من شرور وآلام، ولهذا، فهو لم يتحدث عن الله، لأنه هو: الله نفسه.

والجدير بالذكر، أن التيلولوجية البوذية تشجع هذا الاعتقاد وتزوج له؛ لأنه يتوافق وأفكار البوذية عن الوجود الفردي. وهي تذهب إلى حدّ أنها ترى في بوذا، غودجاً مثالياً، يُظهر نفسه في هذا العالم بين الفينة والأخرى، لتخليصه مما يعانيه من آلام وأحزان. وفي هذا الصدد، يقول أبو المكارم آزاد (أحد وزراء المعارف السابقين في الهند): «يبدو لي أن وضع بوذا في صفو الفلسفه أسهل من وضعه في صف الأنبياء، وذلك لأنه لم يتعرض في مباحثه لوجود الله، بل حاول حل مسألة الحياة، وانتهى منها دون التحرش بالله وبوجوده. إنه قد قطع كل علاقة له مع الحياة الدينية في الهند التي كانت تدين بالله وإلهات لا تعد ولا

---

(١) مقارنة الأديان، ص ١٦٨ (نقلأً عن رادها كرشن).

تحصى. إنه يبدأ بحثه وفرغ منه دون أن يلتجأ إلى الاعتقاد بالله. وإن الأساس الذي بنى عليه بحثه، أساس فلوفي، فقال: إن هدف الجهد الإنساني يجب أن يكون الوصول إلى حل مسألة الحياة، وذلك من المستطاع دون الاستعانة بوجود فوق العقل. أجل، أسرع أتباعه بعد وفاته إلى تحويل تعاليمه إلى مذهب ديني. وما وجدوا أنه ترك المكان الذي يحتله الله في الأديان فارغاً، عمدوا إلى بودا نفسه، فحملوه ووضعوه فوق عرش الإله الفارغ، إلا أن بودا ليس بمسؤول عن فعله أتباعه<sup>(١)</sup>.

مع الإشارة، إلى أن نظرة المندى القدامي، - وقبل ظهور البوذية وغيرها من الفلسفات الهندية -، إلى الله وصفاته، تشبه إلى حد بعيد، نظرة المصريين القدامي. فهو إله الآلهة، ورب الكون، ذو القوة العليا التي ترتعد أمام قدرته، الأرض وما عليها، والسماءات وما فيها، وتخُر له ساجدة لعظم شأنه وجلاله. وهو إله الذي ينصر المستغيثين، والخالق الرازق، الذي يمنع الأرض: المطر؛ ويبث الدنيا: الضياء... الخ. فمن أغنية في مدح إله إندرا، إله الآلهة:

هو الأعلى من كل شيء وهو الأسفى  
إله الآلهة ذو القوة العليا  
الذي أمام قدرته العالية  
ترتعد الأرض والسماءات العالية  
إنما هو إندرا إله الكون

\* \* \*

هو الذي قهر الشياطين في السحاب  
وأجرى الأقمار السبعة الصافية الكبار  
واقتحم كهوف الكآبة والأكدار  
وأخرج البقرات الجميلة من الأرحام  
وأضاء النار... من البرق في الغمام

\* \* \*

(١) المرجع نفسه، ص ١٧١.

الجيش المتقدم للهجماء  
 يناديه للنصرة يوم الحرب (كالإسلام)  
 الأعزاء بصيته الدائع يهتفون  
 والأذلاء يذكرون اسمه بشفاههم ويمسون

\* \* \*

الأرض والسماء تعرفان بسلطانه وكما له  
 والجبال المرتعدة تختر له وتسجد جلاله (كالإسلام)  
 هو يرفع الشمس بيده اليمنى  
 ويفتح الأبواب الحمر من شرق الفجر  
 فيمزق السحاب الأحمر غزيرًا  
 ويرسل شأبيب المطر لتصدق به تصديقة<sup>(١)</sup>

### ج - البوذية والعالم :

لا تهتم البوذية بالبحث في ظواهر هذا الكون المترامي الأطراف؛ كما أنها لا تهتم بمعرفة أصل الوجود، وتكوينه، والغاية منه. فضلًا عن أنها لا تأبه أصلًا، بكل ما يتعلق بالماورائيات، ولا تهتم على الإطلاق، بالبحث فيها إذا كان العالم قد يًدعا أو يُحدّث، لأن ذلك يعتبر بنظرها، شيئاً لا أهمية له، ومضيعة للوقت، يؤخر العمل من أجل الخلاص أو النجاة من الآلام في هذا الوجود، الذي يمتع بالشقاء والشّرور، نتيجة تعلق الإنسان بتحقيق رغبته المادية، ورغبة الدائمة في الحياة. وإنّ، فـ البوذية قد لا تنكر وجود خالق للكون، وإنما لا تهتم بمعرفة ذلك الذي خلق الكون. إنها ترى أن العالم مليء بالآلام والأحزان. وهو عالم وهو خداع، لأن كل شيء فيه وهم وسراب. فهو في صيورة دائمة مستمرة، (هذا هو رأي هيراقلطس)، وليس فيه إلا حرواث وظواهر متغيرة على الدوام «كشريط سينمائي لا يكفي عن الدوران»، ما عدا حقائق أربع فقط، هي:

---

(١) المرجع نفسه، ص ٤٥ - ٤٦.

**الحقيقة الأولى**

: الألم موجود: فالولادة، والمرض، والموت،  
ومتابع الحياة من فراق أحبة أو لقاء أعداء،  
كلها تأتي بالألم.

**الحقيقة الثانية**

: لهذا الألم سبب: وعلة الألم هي: الشهوات  
والرغبات؛ لأنها هي التي تبني فينا الرغبة في  
اللذة، والتملك، والشوق إلى عالم جديد.

**الحقيقة الثالثة**

: هذا السبب قابل للزوال: وهو يبطل متى بطلت  
الشهوة، وانتفى الظماء إلى الأشياء، والحياة.

**الحقيقة الرابعة**

: الوسيلة لزواله موجودة: وهي تمثل في اتباع  
السلوك الحسن، والحياة الفضلى، والتأمل  
الصحيح، وقول الحق.

ولما كنا نعتقد خطأ، بثبات ودوماً هذا العالم، فلهذا، نصدمن عن جهل، في  
أحلامنا، وتصوراتنا، ورغباتنا، وأمانينا، عندما نجد أنفسنا نتخلى قسراً وقهرًا  
عن أشياء نحبها، ونتمسك بها، محاولين الاحتفاظ بها، مع أنها في طبيعتها عابرة  
زائلة. نحن نريد لمعنا، الثبات الدائم والاستمرار، في عالم لا ثبات له ولا  
استقرار. ومن هنا سر شفاقنا، وكل آلامنا، وأحزاننا.

وهكذا، نرى أن البوذية مذهب تشاؤمي، في تعاليمه الأساسية. وقد  
أسرفت في إنكار حقيقة هذا العالم الحسي، لدرجة أنه قد أوقعها ذلك في  
التناقض. فإذا كان كل شيء في العالم لا هوية له، ولا حقيقة ثابتة له، لأنه في  
صيورة دائمة، فيجب التسليم أيضاً قياساً على ذلك، بأن الآلام والأحزان،  
التي تولف بعض ظواهر هذا العالم المتغير، لا حقيقة لها أيضاً؛ وذلك شيء  
منطقي. فالعالم الذي لا حقيقة له، لا يمكن أن توجد فيه ظواهر أو أعراض، لها  
حقيقة ما. وإذا، فلا مجال للتتأكد على ظواهر الحزن والشقاء الدائمين في العالم.  
ثم إن دعوة البوذية إلى المحبة، وحبة الآخرين، يوقعها أيضاً في التناقض.  
فكيف يمكن يا ترى للإنسان أن يحب غيره، وهو لا يحب نفسه، أصلًا، ويود

التخلص من حياته؟ وكيف تكون هذه الحياة؟ هل تكون بمحنة نفس الآخر فقط دون جسده، بقتله أو بتخليصه من بدنـه؟ أم تكون بمحنة بدنـه دون روحـه، وفي ذلك إعلاء لشأن الجسم وشهوـاته، وهو ما تذكره البوذية؟ أم تكون بمحنة روحـه وجسده معاً، وهو ما ينافض الدعوة البوذية إلى التخلص من سلطان الجسد، وريق المادة، لبلوغ الترقـانا، والاتحاد بها، حيث السعادة الأبـدية؟ فضلاً عن أن النظر إلى العالم، بمنظار التـشاؤم؛ والقول، إن المـحن والأـلام، هي وحدـها العـناصر السائـدة في العالم، ليس من الصـحة في شيء. فتحـن نلاحظ أن في الحياة: الفـرح والـترحـ، والـمرض والـصـحة، والـفـشـك والـبـكـاء، والـغـنى والـفـقرـ، والـحـرب والـسـلامـ، والـمـوت والـمـيلـادـ، والـشـقـاء والـسـعادـةـ... الخـ.

#### د- البوذية والإنسان:

الإنسان طبقاً للتصور البوذـيـ، ليس إلا كائـناً مركـباًـ، دائم التـغيـرـ والتـطـورـ. وهو يتكون من خـمسـة عـناـصـرـ:

- ١ - الـبدـنـ.
- ٢ - الأـحـاسـيسـ.
- ٣ - التـصـورـ.
- ٤ - العـقـلـ.
- ٥ - الـوعـيـ.

أما الـوـجـودـ الفـرـديـ أوـ الشـخـصـيـ فيـ نـظـرـ الـبـوـذـيـ، فهوـ أـشـبـهـ ماـ يـكـونـ بالـعـرـبـةـ التيـ يـبـرـهاـ حـصـانـ. فـهيـ فيـ حـقـيـقـةـ أـمـرـهاـ «ـلـيـسـ إـلـاـ جـمـعـةـ مـنـ الـأـخـشـابـ وـالـمـاسـمـيـرـ وـبعـضـ الـمـاعـدـنـ، رـكـبـتـ بـطـرـيقـةـ مـعـيـنـةـ، ثـمـ أـعـطـيـتـ هـذـاـ إـلـمـ»ـ، دـونـ أـنـ يـعـنيـ ذـلـكـ، وـجـودـ جـوـهـرـ مـتـمـيـزـ مـسـتـقـلـ هـذـاـ مـفـهـومـ مـنـ الـلـفـظـ». وـتـابـعـ مـراـحلـ الـحـيـاةـ الـإـنـسـانـيـ، مـنـ الطـفـولـةـ، إـلـىـ الشـبـابـ، إـلـىـ الـكـهـولةـ، فـالـشـيـخـوخـةـ، يـجـعـلـ مـنـ الصـعـبـ، النـظـرـ إـلـىـ الشـخـصـيـةـ الـفـرـديـةـ، عـلـىـ أـنـهـ كـيـانـ مـسـتـقـلـ، مـتـمـيـزـ، يـتـمـتـعـ بـالـدـيـعـةـ وـالـثـابـاتـ.

ولـذاـ، فـإـنـ الـبـوـذـيـ تـنـكـرـ الـاعـقـادـ بـثـبـاتـ الـهـوـيـةـ أوـ الـذـاتـيـةـ، مـنـ الطـفـولـةـ إـلـىـ

الشيفونجة؛ واستطراداً، فإنها لا تتحدث عن الخلود الفردي المستقل للإنسان؛ وإنما تتحدث عن خلود كلي مطلق، لا أثر فيه للفردية أو الذاتية، يتم بالاتحاد النفس الجزرية الإنسانية: أثمن Athman، بـالنفس الكلية: بـرهمن Brahman. ولتحقيق الخلود الكلي بالمفهوم البوذى، لا بد للإنسان من التخلص من خصائصه الفردية: ميل، رغبات، عواطف... الخ، التي تربطه بهذا العالم الموهوم، الذي هو كنایة عن خديعة كبرى. لا بد له من التخلص عن كل ما هو عابر ومؤقت، حتى يستبعد من كيانه كل خصائص الشخصية.

والسؤال الذي يطرح نفسه هو: لم وجدت الشخصية إذن، وكيف تتحدث عنها؟ وهب أن الإنسان تخلى عن خصائصه الإنسانية العامة، فما الذي يتبقى منه إنسان يا ترى؟ إن بدنك سيفني، وستذهب معه الغرائز والميول، لارتباطها به؟

(١) المُرْجِمُ نَفْسَهُ، ص ١٦٣.

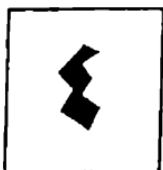
وكذلك سيتلاشى عقله، لاعتباذه على التجريد من الظواهر والمحسوسات. وهذا يعني أن الإنسان، إذا ما استطاع تحقيق الخلود لنفسه، فإنه في الواقع، لن يتعرف على «نفسه»، ولن يعرف أحد؛ لأنه فقد كل ما كان يُعرف أو يتميز به.

إن القصور الفكري في البوذية، يتمثل أصلًاً، في عدم رؤيتها لعناصر ثابتة ذات قيمة جوهرية في الإنسان. وهي قد اضطرت إلى التحدث عن خلود كلي عام، عندما رأت أن نظرتها إلى الإنسان، تؤدي به إلى الضياع والشقاء، والتغلب من كل ما يمت بصلة إلى عالم الأخلاق. لقد وضعت هذا الأمل الخافت بالخلود المطلق، لكل من يستطيع الانسلخ من وجوده المادي، لكي لا تكون مذهبًا فوضويًا يؤدي إلى استباحة الفرد لكل ما يرحب فيه في الحياة، ولكي تعطي للحياة معنى ما.

ولما كانت البوذية ترى أن العالم كله آلام وأحزان، والفرد لا يمكنه التغلب من هذه الآلام وأحزان، إلا إذا وقف بالمرصاد لكل عواطفه ورغباته، حتى الرغبة في الوجود والحياة؛ فقد نظرت البوذية إلى المرأة، نظرة عدائية واحتقار؛ واعتبرتها المسئولة الأولى عن أسباب الشقاء الإنساني؛ لأنها هي العامل في استمرار الحياة، التي تربط الفرد بالزوج، والأطفال، والأشياء المادية. وهكذا، لم يكن للمرأة أي دور إيجابي أو خالق في البوذية، التي هي باختصار، دعوة كاملة إلى الرهبنة في الحياة.

وهذه النظرة القاسية إلى المرأة، لا تلحظها في أية فلسفة قديمة أو حديثة، ولا في أي دين من الأديان السماوية. فالإسلام مثلاً، يحصن على احترام المرأة، وينظر إلى دورها في عملية استمرار الحياة، عن طريق الإنجاب، نظرة تقدير رفيعة. وهو يرى أن الآلام والأمراض والأحزان التي ت تعرض للإنسان، ما هي إلا ثمرة طبيعية لرعونة الإنسان وجهله. وعندما تهذب نفسه، ويُكمّل عقله بالمعرفة الصحيحة للكون، ونظامه، والأشياء وحقائقها، عندها يستطيع تحمل هذه الآلام بصورة طبيعية جداً.





# السعادة

يمثل موضوع السعادة، حيزاً مرموقاً في تاريخ الفلسفة الإنساني، والفكر العالمي. ولا غرابة في ذلك؛ فالسعادة تتعلق مباشرة باهتمامات الإنسان، بعامة، وهي مطلب، وغايتها القصوى في الحياة. والإنسان في نهاية المطاف، هو محور كل فكر، وكل علم، وكل فلسفه.

والسعادة التي يسعى كل فرد إلى بلوغها، لأنها بمنظوره، تمثل الخير كل الخير، هي الحالة النفسية أو الشعورية، التي تحمل المتعة، والرضى، والراحة، والطمأنينة، والسلام، والسرور، في أعماق الذات الفردية.

و شأن كل موضوعات الفلسفة، وكل الموضوعات الإنسانية، عامة، فإن النظرة إلى السعادة الإنسانية، تختلف من مفكر إلى آخر، ومن فلسفة إلى أخرى. فهناك من ينظر إليها من الناحية النفسية؛ وآخر، من الناحية البيولوجية؛ وثالث، من الناحية المادية والاجتماعية... الخ.

ونحن لا نلاحظ فقط، التباين الحاصل حول مفهوم السعادة، ومعناه، ومضمونه، من مفكر إلى آخر، ومن عالم إلى آخر، ومن فلسفة إلى أخرى؛ وإنما نلاحظ هذا التباين نفسه حتى في الفلسفة الواحدة، كالفلسفة اليونانية، أو الفلسفة الإسلامية، أو الفلسفات الشرقية القديمة، أو الفلسفة الحديثة... الخ. فقد رأى بعض قطاعات الفلسفة اليونانية مثلاً، أن السعادة تكمن في اللذة، سواء منها: المادية، أو الروحية العقلية (الفلسفة السفسطائية)، الفلسفة الأبيقورية، الفلسفة الرواقية... الخ). ومن ربط السعادة باللذائذ المادية أو الحسية، رأى أن السعادة تعظم كلما زادت اللذائذ الحاصلة. بمعنى أن السعادة يمكن أن تقايس بكمية اللذات المتحققة فعلًا (السفسطائيون، أرستيب). والذي ربط السعادة باللذة الروحية أو العقلية (الأبيقوريون، الرواقيون)، رأى أن السعادة الحقيقة، ليست هي السعادة المتغيره الناتجة عن جموع اللذائذ الحسية،

إنما هي السعادة الثابتة المتأتية عن اللذة الروحية، التي يحسها ويعيشها الفرد، كالسعادة الحاصلة مثلاً، من جراء فعل الخير، كالقيام بمساعدة الفقراء والمحاجين، ومد يد العون للمستغيثين، كتخليص غريق يُشرف على الموت... الخ.

حتى إن الفلسفه أو المفكرين الذين يربطون السعادة باللذة الروحية، يذهبون في رفضهم المطلق ربط السعادة باللذاذ المادية، إلى القول، بأن السعادة قد تتأتى أو تتولد من بعض الآلام الحاصلة، وليس من جموع اللذات المادية الحاصلة. فالذى يدافع عن مبدأ سام، أو ينافى في سبيل تحقيق غاية إنسانية، كالحرية، أو العدالة، أو المساواة؛ أو الذي يجب حياته للدفاع عن شرف أمته وحماية حدود وطنه، يحس من السعادة ما لا يحسه أحد غيره، حتى وهو يعاني أشد المصائب والآلام في سبيل غايته.

وقد عرّف الفلسفه الرواقيون، السعادة، بأنها الفعل أو السلوك المواقف للعقل، وحجم الانفعالات من فرح، وغضب، وخوف، ورغبة، وألم، بالإرادة. ورأى زينون، أن السعادة تتحقق، عندما يتفق المرء مع نفسه فلا يتالم؛ ويتفق مع الطبيعة والعالم الخارجي، فلا يطلب ما لا يمكن أن يكون، بل يطلب ويريد ما هو كائن أو ما يمكن أن يكون. كما اعتبر أبيقور Epicure أن السعادة الحقيقية، ما هي إلا اللذة العقلية الدائمة؛ وهي تتحقق بممارسة الفضيلة، عن طريق التحرر من الألم الناتج عن الرغبة الجنسية، وحب المال، والمجد، والسيطرة... الخ.

وقد رأى أفلاطون Platon أن تمام السعادة يكمن في كمال النفس؛ وأن تعميل الكمال إنما يتم ويتتحقق عن طريق العلم، ومارسة الفضيلة. وهذا يقتضي سيطرة القوة العاقلة على القوة الغضبية، والشهوانية... الخ. وقد قسم أفلاطون المجتمع إلى ثلاثة طبقات:

١ - طبقة العمال والصناع: وفضيلتها العفة. بمعنى أنه يجب أن تكون فضيلتها العفة، إذا ما أريدت السعادة للمجتمع.

٢ - طبقة الجنود أو المحاربين المدافعين عن المجتمع أو الدولة: وفضيلتها الشجاعة.

٣ - طبقة الفلاسفة: وفضيلتها الحكمة؛ ووظيفتها إدارة شؤون الدولة.

ومن الانسجام الذي يقوم بين وظائف هذه الطبقات الثلاث، وفضائلها، تقوم العدالة الاجتماعية، وتحقيق السعادة الفردية والاجتماعية على حد سواء.

والسعادة عند سocrates الذي تلمذ عليه أفلاطون، إنما تكون بالمعرفة الحقيقة، وباكتساب الفضيلة، التي تذهب إلى حد إطاعة القوانين الجائزة. وهذا ما دفعه إلى التضحية بحياته، طوعاً، وفقاً لعقده.

وقد ربط أرسطو Aristotle - تلميذ أفلاطون - السعادة، أيضاً، باكتساب الفضيلة أو العلم الصحيح؛ لأن الفضيلة عنده هي طريق السعادة والخير. أما اللذة فهي الثمرة المتأتية عن ممارسة الفضيلة. وحصيلة الفضيلة لا أهمية لها إذا كانت تمثل أو تتمثل في اللذة مادية؛ لأن اللذة المادية بحد ذاتها، شيء عابر، وخادع، وسراب. والإنسان الذي يمارس الفضيلة، يتحول كائناً عاقلاً مجرداً من المادة، و«يقترب من الألوهية».

وإذا رأى البعض، بأن الصحة، أي صحة الجسم أو البدن، وكثرة المال أو الغنى، فضلاً عن الجاه، والنجاح، والتمتع بالجهاز، والسمعة الطيبة، من الأمور التي لا غنى عنها لبلوغ السعادة، فإن أرسطو يرى أن هذه، قد تكون من الوسائل لبلوغ السعادة، إذا ما استخدمت استخداماً صحيحاً لاكتساب العلم الصحيح أو الفضيلة. أما إذا لم تستخدم للوصول إلى هذه الغاية، فإنها لا تعدو كونها خيرات عارضة، وليس خيرات حقيقة.

وهكذا، فالسعادة في نظر أرسطو، هي السعادة المتحققة في أعماق الذات وفي داخل الإنسان الذي بلغ مرحلة الكمال. فالإنسان عبارة عن مادة، وصورة، والمادة، هي الجسم؛ والصورة، هي النفس، التي تحمل في المادة وتحركها. وكمال الإنسان إنما يكون بتحصيل الكمال لنفسه عن طريق اكتساب العلم. وإنذن، فالسعادة تكمن في تحقيق الإنسان ل Maherite الإنسانية، أو في امتلاك

الفضيلة على أنواعها؛ كالفضيلة الخلقية التي تعني أن يكون المرء صالحاً، حسن السلوك، ويقوم بما يتوجب عليه على أحسن وجه. ووظيفة الدولة الأساسية هي العمل على تحقيق المجتمع الفاضل، عن طريق إشاعة الفضيلة والمحث عليها، وليس في تأمين احتياجات الأفراد المادية<sup>(١)</sup>.

والسعادة والبهجة عند ابن سينا Avicenne تكمنان في معرفة: «الخير والحق». أما الحق، فلذاته. وأما الخير، فللعمل به<sup>(٢)</sup>. كما تكمنان في إدراك حقيقة الوجود، وفي التحصيل العقلي الذي يوصل إلى الكمال، فيصبح الإنسان ذا عقل قدسي مؤهل لقبول فيض العقل الفعال عليه، مما لا يحصل لإنسان آخر غيره. وهذا يعني، أن الغبطة والسعادة عند ابن سينا، لا تكونان في تحصيل اللذات المادية كما يعتقد الجاهل ويسعى إليه؛ وإنما تكونان بقدر ما ينسلخ الإنسان عن اللذائذ المادية، سعياً وراء اللذائذ العقلية العالية. فاللذائذ العقلية هي اللذائذ الحقيقة الحالدة، في حين أن اللذات المادية عبارة عن لذائذ وهمة، خادعة. «السعادة قد يظن بها أنها الفوز باللذات الحسنية، والسياسات الدينوية. وبين من لم تتحقق الأمور، أن اللذات الحسنية العاجلة ليس شيء منها سعادة، إذ كل واحد منها لا يخلو من نقصان جه، منها أن كل واحد منها لن يصفر لتعاطيها عن شوب المكره. ومنها أن كل واحد منها لن يؤمن متربجها أو نائلها عن وشك التفاصي... ومنها أن كل واحدة يمكن التناصر عنها من غير إخلال في حمض الإنسانية في العاجل، ونيل الفوز في الأجل... . ومعلوم أن ما خالطته هذه التفاصير فليس بمطلوب لذاته، وما ليس مطلوباً لذاته فليس بالسعادة الحقيقة»<sup>(٣)</sup>.

وباختصار، إن السعادة عند ابن سينا وغيره من الفلاسفة المسلمين، كابن

(١) دائرة المعارف (ف. أ. البستاني) ج ٩، مادة «أرسطو»، ص ٤٣٠ - ٤٣١. و: الفلسفة عند اليونان، مرجع سابق، ص ٣٣٠، ٣٣٥.

(٢) الإشارات والتبيهات، تحقيق سليمان دنيا، القاهرة، ١٩٤٧، ص ٢٣. و: دار المعارف، ١٩٦٠.

(٣) أحمد فؤاد الأهوازي، ابن سينا، القاهرة، دار المعارف، ١٩٥٨، ص ١١٠.

مسكويه، تمثل حقيقة السعادة عند أرسسطو، من حيث كونها غاية في ذاتها، بها يتحقق كمال الإنسان الفرد والوجود الإنساني.

والسعادة الحقيقة عند الغزالى Ghazali لا تكون إلا بالتقوى، وكف النفس عن الموى؛ وأن رأس ذلك كله، قطع علاقة القلب عن الدنيا، بالتجانفي عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود، والإقبال بكتنه الهمة على الله تعالى . وأن ذلك لا يتم إلا بالإعراض عن الجاه والمال ، والمغرب من الشواغل والعلاقات...<sup>(١)</sup>. إن الغزالى يرى أن سعادة الإنسان لا تكون إلا بالعلم والعمل، وتطهير النفس وتكميلها بالفضائل، وهي :

- ١ - الحكمة : وهي تعنى ، جودة الذهن ، وصواب الرأي ، وحسن التدبير.
- ٢ - الشجاعة : وهي تعنى ، النجدية ، والشهامة ، والكرم ، والنبل ، والحمل ، والصبر . . . الخ.

٣ - العفة : وهي تعنى ، الحياة ، والتحجج ، والمساعدة . . .

٤ - العدالة : وهي ، عدم ظلم أحد على الإطلاق ، حق ولا ظلم النفس أيضاً.

والسعادة عند التصوفين، هي المرحلة النهائية من مراحل التدرج في الأحوال ، أو الدرجة العليا من المعرفة والتأمل ، التي تتم بتطهير النفس والقلب من كل الوشائج المادية وال العلاقات الإنسانية ، والتي تتمثل باتحاد المريد أو المتتصوف بموضوعه ، وفنائه به . أي أن السعادة الصوفية ، أو الغبطة الصوفية ، تتم حال المشاهدة الإلهية ، والفناء في الذات الإلهية ، المحظوظ الكامل الأوحد ، (وجلة الشهود) ، حيث تتحقق المسموم والأهواء والشهوات ، ويصير القلب مسترقاً في فرح دائم ، ونعميم أبدى ، ولته ليس فوقها للذة . . .

وفي الفكر الفلسفى الحديث ، نرى أن رينيه ديكارت ، يعتبر أن جمال الحقيقة أبهى من أي جمال مادي زائف ، كالجمال البشري مثلاً ، وأن السعادة الحقيقية هي في الوصول إلى المعرفة الصحيحة ، وامتلاك الحقيقة . كما نرى أن سبينوزا Spinoza يعتبر السعادة ، ليست ثمرة للفضيلة والأخلاق الحسنة ، وإنما هي

---

(١) المثلث من العلال ، تحقيق صليبا وعياد ، ط ٢ ، بيروت ، دار الأندلس ، ص ١٣٤ .

الفضيلة ذاتها التي تمثل في إحساس الفرد بأنه في خير ونعم، كما الآخرين الذين يشكلون معهم مجموعة واحدة في عالم واحد (وحدة الوجود). فهو يقول في رسالة في اللاهوت والسياسة: «إن سعادة الفرد ونعمته الحقيقية لا يمكنان إلا في تعمّه بالخير، لا في فخره بأنه وحده الذي يتمتع به مع استبعاد الآخرين. ومن يظن أنه حصل على سعادة أكبر، لأنّه وحده في حالة طيبة، في حين أن الآخرين ليسوا كذلك، أو لأنّه تعمّ بسعادة أكبر، أو لكونه أسعد حظاً من الآخرين؛ مثل هذا الشخص يجهل السعادة والنعيم الحقيقي»<sup>(١)</sup>.

ويرى كانت Kant أن الفضيلة والسعادة متحدلتان فيما بينهما، وهما الخير الأسمى الذي يتتحقق للإنسان، عن طريق الإرادة. فـ«الفضيلة هي الاستعداد الدائم لإرادة الخير وصنعه». وإرادة الخير هي غاية الأفعال الأخلاقية. هذه الغاية التي بها يتجلّى كمال المرء نفسه أولاً، وسعادة الآخرين ثانياً، على اعتبار أن ممارسة الفضيلة تمثل الرضى العميق والطمأنينة، بعكس الرذيلة، التي تورث تأثير الضمير وغزق النفس.

مع الملاحظة أن الفلسفات النفعيين (بسام، جون ستيفارت مل، ...) يربطون بين اللذة المادية والمنفعة الخاصة، والسعادة. ويررون أن السعادة تمثل باللذائذ الحسية، وإنعدام الألم وغيابه.

وفي الفكر الفلسفى المعاصر، يرى برتراند رسل، أن الإنسان في هذا العالم، يفتقد السعادة التي ينعم بها غيره من الحيوانات العجماء. ولذا، فإنه لا يعتقد بأن العلم يمكن أن يؤمّن السعادة للناس، بل يمكن الظن خلاف ذلك، بأن العلم الحديث، هو السبب الأول في شقاء الناس وتعاستهم... «إن حيوانات عالمنا يغمرها السرور والفرح، على حين كان الناس أجدر من الحيوانات بهذه السعادة؛ ولكنهم محرومون من نعمتها في عالمنا الحديث».

وإذا كان بعض الفلسفات اليونانيين وغير اليونانيين، يربطون السعادة باللذات المادية؛ وإذا كانت الفلسفة اليونانية بصورة شبه عامة، تربط السعادة

(١) ترجمة حسن حنفي، ط ٢، بيروت، دار الطليعة، ١٩٨١.

باتساب العلم والمعرفة، اللذين يؤمنان الكمال للإنسان؛ على اعتبار أن اللذات المادية: لذات حسية مؤقتة، وقصيرة، وباطلة، والسعادة الحقيقة هي الحالة النفسية والعقلية الثابتة والدائمة؛ فإن الفلسفات الشرقية القديمة تربط السعادة بعامة، بالعمل والسلوك وفق مبادئ محددة، وليس بالمعرفة النظرية.

فـ الفلسفات الشرقية، - على غرار فلسفة جون ديووي J. Dewey من الفلسفة البراغماتيين -. كناعة عن مذاهب فكرية عملية، لا تهتم بالبحث لأجل البحث، أو بالمعرفة لأجل المعرفة، كما هو الحال عند اليونانيين؛ وإنما تولي جل اهتمامها للوصول إلى السعادة، عن طريق سلوك السبل العملية المؤدية إليها.

ففي فترة من تاريخ الفكر المصري القديم، كانت السعادة تمثل بالقيم بالواجبات الدينية المرتبة على كل فرد إزاء الإله: فرعون؛ فضلاً عن القيام بالواجبات العائلية إزاء الأهل، والأخوة، والأخوات؛ كالبر بالوالدين، وإظهار المودة للأخت، وحسن السلوك مع الأخ. وفي فترة أخرى من تاريخ الفكر المصري، أصبحت السعادة تمثل في راحة الضمير الداخلية، المتأتية عن القيام بالواجبات الدينية، إزاء الإله الخالق الواحد؛ وبالبراءة من كل عمل سوء؛ بإعطاء كل ذي حق حقه، وعدم الاعتداء على الآخرين أو إلحاق الحيف بهم، ومساعدة الفقراء والمحاجبين.

وقد أدت حركة إخناتون التوحيدية في القرن الثالث عشر قبل الميلاد، إلى شعور فياض بالقدرة على الاتصال الذاتي المباشر بالإله الخالق، من جراء ثقة المتبعُد في عناية إله الشمس بكل المخلوقات، حتى بأقل مخلوقاته شأنًا؛ فكان الدين الانفرادي، الذي به تحصل السعادة الأخروية. وأصبح الضمير هو القوة الموجهة للسلوك، الذي تم فيه التربية الصحيحة؛ لأنَّه قد أصبح صوت الإله في الإنسان. ولم يعد للثروة أي دور يذكر في اكتساب السعادة.

وفي فترة من التاريخ المصري القديم، عمَّت فيها الأضطرابات الداخلية، وسادت فيها الأخلاق الفاسدة، راجت نظرية شكية تشاؤمية من إمكانية معرفة العالم، وسر الموت والحياة؛ وأصبحت السعادة بفضل وطأة المتشككين، تكمن في

تحصيل اللذة، والإقبال على اللذائذ المادية، والأخذ بأسباب المرات، كما هو الحال عند بعض الفلسفه اليونانيين، والفلسفه الحديثين.

وقد عبر الشكاكون عن أفكارهم، بصور مختلفة، منها:

شاهدوا أمكنتهم

لقد هدمت حيطانها

لا توجد بعد أمكنتها

كأنها لم تكن أبداً

لا يأتي أحد من هناك

حتى يخبرنا عن حالم

حتى يدخل السكينة

(أجعل) ممتعًا لك أن تسمع هواءك

زد کثیر آ میاهجك

ولا تدع للتراخي، سللاً إلّا، فليك

إتبع هواك وما هو صالح لك

**كيف أمورك في الدنيا وفق، أوامر قلتك**

إلى أن يحال يوم النواحر عليك

۱۰

لَا يَأْخُذُ اِنْسَانٌ سَلْعَهُ مَعَهُ

بـا، لا يعود أحد مرة ثانية، ذاك الذي، ذهب هناك

إنه من المخبر للناس، أن يستمتعوا بالحياة

وأن ينسوا الحمّ والأحزان . . .

وفي الأساطير السومرية القديمة، أن أغلتميش (بطل أشورى: رمز القوة والبطش)، الذي انتابه الفزع لدى رؤيته صديقه أنكيدو يموت، ارتحل يطلب المعرفة التي تتجه من هذا المصير، وتتضمن له السعادة والخلود. وفي أثناء ترحاله، يلتقي سيدورى، الذي تنصحه بالتوقف عن السعي في مطلبه؛ لأن الخلود وقف على الألة دون الناس؛ وبالتالي، فالخلود بالنسبة إليه، مستحيلاً؛

وليس له إلا أن يعيش حياته كما ينبغي أن تعاش، وذلك بالأخذ بأسباب المسرات المادية. «يا غلغيميش! لماذا تجري هكذا؟ إنك لن تدرك الحياة التي تسعى إليها أبداً. فآلة الحب قد خلقت الفنانين. كتبت عليهم الموت. أما الحياة فقد ادخرتها في أيديها. يا غلغيميش! فلتتشبع بطنك. ولتبتهج طوال الليل والنهار. ولينشر كل يوم تقضيه حولك البهجة والغبطة، ولترقص آناء الليل وأطراف النهار. ولتعزف لك الأنغام على مزمار الغاب. لتكن ثيابك نظيفة ورأسك مغسولاً. ولتستحم في الماء. وليرحدك العطف على الصغير الذي يمسك بيده. ولتكن زوجك بالمثل قرة عين لك. فهذا ذخر الإنسان...».

وفي الفكر الصيفي القديم (كونفوشيوس؛ Confucius) ترتبط السعادة، بالفضيلة الكاملة، ومارستها. والفضيلة، كنهاية، عن «جميع أنواع السلوك البشري الحميد»، كالقىاعة، والزهد، والصدق، والاستقامة، والعدل، والمحبة، والإخلاص الذي يحتل حيزاً هاماً في التفكير الكونفوشيوسي، ومعناه: أن يجب المرء للأخرين ما يجب لنفسه بالتمام؛ والذي به يتم كمال الوجود الذاتي، ويتسامي الفرد، ليتحدد ظاهره مع باطنه، وسلوكه مع علمه. والإنسان غير الفاضل، - بنظر كونفوشيوس -، هو الإنسان الجاهل، الذي لا يعرف الإخلاص، والذي يفتقر إلى الاستقامة والعدل، أو ما يسميه بـ: «الصفة الأساسية» التي يجب على الإنسان الفاضل أن يتتحقق بها<sup>(١)</sup>.

وفي الفكر الفارسي الزرديشي، تتحقق السعادة، عندما يتم تفريغ القلب، من كل شواغل الدنيا؛ وتصفية النفس، بالانسلاخ من كل ما يمت بصلة إلى المادة، التي هي مصدر كل شر وألم.

وفي الفكر الهندى، تتحقق السعادة، المرتبة الأولى من اهتمامات الإنسان الهندى. ويرى المفكرون الهندو، أن السعادة الحقة، التي تولد، أو تبعث السلام الحقيقي والطمأنينة الكاملة، والتي لا يمكن صفوها أي شيء في العالم الخارجي، هي السعادة التي تكمن في أعماق الذات، بحيث يشعر الإنسان معها بأنه منسلخ

---

(١) فؤاد شبل، حكمة الصين، ج ١، دار المعارف بمصر، ١٩٦٧، ص ٨١-٨٢.

تماماً عن هذا العالم الأرضي المحسوس، بكل ما فيه، وما يتصل به، من علاقتين مختلفتين، سواء منها: اجتماعية، أو مادية، أو رابطة دم... الخ.

وإذا كانت الفلسفة الهندية قد أخذت تحتل مكانها الطبيعية إلى جانب الفكر العالمي ، في العصر الحديث، الذي أخذ - أي الفكر العالمي - يهيمنا، ويتمثلها في سلوكياته (مارسة اليوغ)، لتصبح وكأنها جزء منه، مستقبلاً، فعل ذلك، يعود إلى الحلول النجاتية التي توصل إليها الهندو لإحلال السعادة الإنسانية والسلام العام؛ والذين ما فتشوا يرددون بحزم ، بأن طرائق نهجهم في الحياة، هي السبيل الوحيد لخلص العالم والإنسان - اليوم - من كل ما يعصف به من شرور ومايس . وبأن المعرفة وحدها لا تكفي بعد ذاتها من أجل هذا الغرض، وإنما يجب العمل بمقتضاهما بكل دقة.

وقد استطاع الفكر الهندي التوصل عن طريق اليوغ ، إلى ترقيف التنفس ، ودقates النبض ... الخ ، حتى إن أحد المفكرين الوجوديين المعاصرين ، كارل ياسبرز ، يذهب إلى حد القول بما معناه ، أن الفلسفة الهندية تقدم للذات الإنسانية الفردية ، سلاماً أعمق من أي سلام تقدمه أية فلسفة عالمية أخرى ، وبالتالي ، تقدم للذات الفردية الغربية ، سلاماً أعمق من أي سلام يمكن أن يعرفه غربي ...

لقد رأى الهندو أنه إذا تمكّن الإنسان من التحرر من قيود الجسم الميولانية ، والتغلّف من كل ما يمت بصلة إلى عالم الواقع المادي ، استطاع بلوغ الاتحاد بـ البرهمن Brahman ، المبدأ الأول الكلي للكون ، والإنسان ، والحياة ، حيث يعيش هناك إلى الأبد ، في حالة تامة من السعادة الغامرة ، والسلام المطلق . أما الطريق الموصى إلى تحقيق الاتحاد بـ البرهمن ، حيث السعادة القصوى ، فهو يتم بواسطة مراحل أربع ، هي :

١ - مرحلة المريد أو التلميذ ، أنتيقاشن . وهي مرحلة الإعداد والتهيؤ على طريق السعادة ، حيث يلجأ الإنسان المريد ، إلى معلم ، غورو ، يأخذ عنه مجموعة القواعد والأخلاق التي ينبغي عليه أن يسير بمقتضاهما (حبة ، تسامح ، عفو ،

صبر، عطف، عدل، سخاء، صدق، نزاهة، استقامة، تجنب المسكرات،  
الابتعاد عن الصغرن، والحسد، والمكر، والخدية، والنسمة... الخ؛ كما  
يختصر - أي المريد - فيها، لنظام قاس من التطهير الخلقي، والمادي، والعلفة  
الجنسية (التزهد في الحياة، واستئصال الأهواء، والرغبات، والشهوات).

٢ - مرحلة رب الأسرة. وهي مرحلة الزواج، التي يقدم المريد فيها على التزوج،  
لكي ينجب ولداً، قبل أن يسيب العالم، ويعيش بعيداً عنه.

٣ - مرحلة الرحيل إلى الغابة. وهي مرحلة التحرر من داء الأنانية والإلنية،  
والانقطاع النسبي عن العالم، والناس، للتفرغ للعبادة، والتأمل في الوجود  
وال المصير، والمبدأ الأول للكون. لا يفكر في طعام ولا شراب؛ يأكل ما يراه  
 أمامه في الغابة. ويعيش مع الحيوانات ويانس بها. ويحب على الحشرات  
 الصغيرة الضعيفة، فلا يؤذيها؛ ويسأدقها، فيحملها معه أينما سار، في  
 رأسه، وثابه، ويدنه؛ تحالف ثيابه وجسمه، الحشائش، والأترية،  
 والأوحال؛ لا يشعر بألم، ولا رغبة في الحياة كما سائر الناس.

٤ - مرحلة القديس المسؤول. وهي مرحلة التنسك الكلي، المريد للحق،  
 والساubi إلى بلوغ السعادة الأبدية، والاتحاد مع المبدأ الكلي، أو الذات  
 الكلية؛ والمسافر دائمًا في الأرض بعيداً عن الناس لتحقيق غايته.

(مع الملاحظة، أن بعض هذه المراحل تشبه إلى حدّ ما... المقامات التي ينبغي  
 على السالك الصوفي المسلم، المرور بها، للوصول إلى غايته، وهي الاتحاد  
 بالله).

وهكذا، فـ الفلسفة الهندية، فلسفة لا ترى السعادة في النظر والبحث  
 المجرد، كما هو الحال بالنسبة إلى الفلسفة اليونانية عموماً، وإنما هي فلسفة عملية  
 نجاتية، تبغي الحقيقة أو المعرفة لأجل الخلاص عن طريقها. فـ المعرفة الهندية  
 المتحققـة، هي المعرفة التي يتم فيها ذوبان الذات المفكرة في موضوع الفكر أو  
 التفكير، أو الموضوع المفker فيه؛ ويعنى آخر، هي المعرفة التي تتحدد فيها الذات  
 المفكرة مع ذات الموضوع، بحيث يصبحان شيئاً واحداً.

إن الفلسفة الهندية وبخاصة الفلسفة البوذية Bouddhisme ترى أن ثمة حقائق أربعة، موجودة في العالم، وتحكم الإنسان. وعلى الإنسان أن يعرف هذه الحقائق، ويجاهد نفسه بسببيها، حتى يفوز بصفاء الروح، والطمأنينة، والسعادة الحالية. هذه الحقائق، هي:

أ - الحقيقة الأولى: هي أن الألم موجود. فالولادة، والمرم، والشيخوخة، والموت، وفقد الأحبة، والأمراض، والفقر، والمموم، والأحزان... كلها، مصدر للألام، وتأتي بها.

ب - الحقيقة الثانية: للألم أسباب. وهذه الأسباب تمثل في الميل، والرغبات، والشهوات، وحب الحياة، والتملك، والسلط، والأنانية... الخ.

ج - الحقيقة الثالثة: هذه الأسباب قابلة للانتفاء. وذلك إذا كفَّ الإنسان عن أن يعيش من أجل نفسه، وعما من فكره «الأننا»، وانعلمت كل أناية عنده، فانتهى ظماء وجهه للأشياء، وزالت شهواته... .

د - الحقيقة الرابعة: الوسائل لانتفاء هذه الأسباب موجودة. وهي تكون باتباع السلوك القويم، والتحلي بالأخلاق الفاضلة، ومنها: الصدق، والاستقامة، والعدل، والمحبة، والطف، والمساعدة، والقناعة، والرضا، والترابص، والزهد، وعدم الرغبة فيبقاء المادي... الخ.

وفي حين نرى أن الفلسفة الحديثة، والمعاصرة، بعامة، تريان أن الخير والسعادة، إنما يكونان بمقدار تطوير الحياة والكون، من أجل خدمة الإنسان ورفاهيته، حق ولو أدى ذلك إلى المصادمة مع الواقع، للتغيير والتعديل فيه؛ فإننا نرى، بأن الفلسفة الهندية، فلسفة مسللة، لا تسعى إلى التصادم مع الواقع، وإنما تقبل هذا الواقع كما هو عليه، بكل تناقضاته ومتضاداته؛ لأنها تؤمن كما هو شأن الصوفية، بأنه صادر في الأصل عن مبدأ أعلم خير كل الخير، وتري فيه الوحيدة المطلقة في كل شيء، بالرغم من تعدد الأشياء فيه في الظاهر. ومن هنا، كان إيمان هاندي بالتاريخ، وبالإنجيل، والتوراة، والقرآن، والكتب الزردشتية... الخ، فضلاً عن عقيدته الأصلية: الهندوسية.

إن السعادة في الفلسفة الهندية، لا تولد من السيطرة على العالم الخارجي أو التحكم به، بواسطة العلم أو المعرفة؛ وإنما تحصل، بالتكيف مع الواقع الخارجي كما هو، بحيث لا يقوم أي نزاع بين الإنسان، والكون، وبين الإنسان وغيره من الناس. وهذا التكيف يتم عن طريق كفاح الروح أو النفس الفردية، أمن Athman ضد نزعات أو رغائب البدن المادية، أي عن طريق تغيير الإنسان ذاته، لا العالم.

وعندما يتحرر الإنسان من كل ميوله وأهوائه، حتى من الرغبة في الوجود والحياة؛ وعندما تحكم نفسه في أمور البدن، وتترفع عن كل وشائج المادة التي تربطها بالدنيا؛ عندما يتحرر الإنسان، ويقوم السلام في داخله، ويصبح قادراً على الاتحاد بـ البرهمن، أو النفس الكلية الشاملة، ويصل إلى النشوء المطلقة، أو الترثانا Nervana.

وإذن، فإذا به كل خصائص الشخصية الفردية بصورة تامة، هي السبيل الوحيد للخلاص من السمسارا Samsara أو التناصح، ولتحقيق الاتحاد بالنفس الكلية، والعيش في حالة دائمة من الترثانا، أو السعادة الغامرة. وهذه الحالة من الترثانا، تشبه، حالة الاتحاد والوحدة، بين الصوفي المسلم والله، حيث يصبح المحب والمحبوب، أو العاشق والمشوق، شيئاً واحداً.

مع الإشارة إلى أن أهل الصوفية، كـ ابن عربي، مثلاً، يرون أن السعادة الحقيقة، هي بهجة القلب والروح، لا بهجة الجسم. والروح الكاملة تسعد بمنأى عن المادة، كما تسعد مع المادة، ولكنها لا تسعد أبداً بالمادة وحدها.

والجدير بالذكر، أن مفهوم السعادة والسلام الهندي، الذي ينال إلى حد بعيد، مفهوم السعادة والسلام في الفكر الصوفي الإسلامي، ينافق مفهوم السلام الحقيقي والسعادة الحقيقة، في الفكر الإسلامي الصحيح. فالإسلام يوصي باحترام البدن، ويتلبي كل احتياجاته الفطرية الطبيعية، ولكن بدون أي شطط. ولذا، فهو يحرّم عمارية نزعات الإنسان المادية الطبيعية، ويدعو فقط إلى الاعتدال، وضرورة سيطرة النفس على رغائب البدن وميوله الجاحضة. ومن هنا، موقفه المناهض من العزووية أو التبتل. إن السلام والسعادة في الإسلام،

يقومان، عندما لا تطغى النفس على البدن، ولا تحكم حاجات البدن بالنفس؛ ويقوم كل فرد بالتكاليف الشرعية المترتبة عليه؛ فيعيش سعيداً مع نفسه، وفي حالة اطمئنان وسلام مع ذاته، ومع الآخرين.

وفي حين نرى، أن المصريين القدماء، بعامة، كانوا يربطون السعادة باكتساب الحياة الآخرة، ويستبعدون حصول السعادة الفردية في هذه الحياة الدنيا، وذلك بعكس الهندو، والفلسفه اليونانيين، الذين يربطون السعادة بهذه الحياة الأرضية؛ نرى أن الإسلام، يرى أن السعادة يمكن أن تتحقق لكل فرد في الحياة الدنيا وفي الآخرة، على حد سواء، وذلك عن طريق المعرفة الدينية الصحيحة، والسلوك وفقها بال تمام.

مع الملاحظة، أن المفكرين المسلمين المعاصرين، يعتبرون أن الإسلام، هو الوحيد، الذي يمكن أن يؤمن السعادة الفردية، وبمحل الطمأنينة داخل أعمق كل فرد؛ كما يحمل السلام العام في الكون بأسره. فبملاحظة شريعة الله، التي تنسق بين سلوك الإنسان وحياته المضمرة، فإن الناس يستطيعون العيش بسلام مع أنفسهم، ومع العالم. أما السلام مع أنفسهم، فينشأ من توافق حركتهم أو سلوكهم مع دوافع فطرتهم. وأما السلام مع العالم، فينشأ، عندما يسلكون جميعاً، وفق منهج واحد، ونظام واحد، يؤلف جزءاً من ناموس الكون العام؛ وبذلك تتفق أواصر الصدقة بينهم وبين العالم، والكون، ويلفون ذرورة سعادتهم؛ لأن توافق الناس مع الناموس الإلهي العام، لا يوجل سعادتهم إلى الحياة الآخرة، إنما تتم هذه السعادة تماماً، وتبلغ كمالها، فقط، في الدار الآخرة. وغاية الشريعة في الأرض، ليس مجرد العمل للأخرة. فالدنيا والأخرة، مرحليتان متكاملتان، وشريعة الله هي التي تنسق بين المرحلتين. (إن الدين الإسلامي لا يوجه الناس فقط، نحو الحياة الآخرة؛ وإنما يرعى شؤونهم الدنيوية، ويعمل من أجل سعادتهم في الحياة الدنيا وفي الحياة الآخرة معاً، أو بما يمكن التعبير عنه شرعاً بـ: سعادة الدارين<sup>(1)</sup>).

(1) Osman Amin, Muhammad Abdur, *Essai sur ses idées philosophiques et religieuses*, P. 146.

E. Jung, *Le Réveil de l'Islam et des Arabes*, Paris, 1933, P. 27. انظر أيضاً:



# الفهرس

---

|                                            |     |
|--------------------------------------------|-----|
| الإهداء .....                              | ٤   |
| تصدير .....                                | ٥   |
| ١ - بدايات الفلسف الإنساني                 |     |
| الفلسفة في الشرق .....                     | ٣٥  |
| ٢ - الفكر المصري القديم .....              | ٦٧  |
| أ - الألوهية .....                         | ٦٨  |
| ب - نظرية الخلق .....                      | ٧٦  |
| ج - النفس الإنسانية .....                  | ٨٤  |
| د - الأخلاق .....                          | ٩٧  |
| ه - النظام السياسي .....                   | ١٠٧ |
| ٣ - الفكر الهندى أو الفلسفة في الهند ..... | ١٢٧ |
| أ - الألوهية .....                         | ١٢٨ |
| ب - البوذية والله .....                    | ١٣٠ |
| ج - البوذية والعالم .....                  | ١٣٣ |
| د - البوذية والإنسان .....                 | ١٣٥ |
| ٤ - السعادة .....                          | ١٣٩ |

# صدر للمؤلف

---

- ١ - مدخل إلى علم المنطق، المنطق التقليدي، ط٤، بيروت، دار الطليعة، ١٩٩٠ م.
- ٢ - الاجتهاد والمنطق الفقهي في الإسلام، بيروت، دار الطليعة، ١٩٨٧ م.
- ٣ - فلسفة ديكارت ومنبهج - نظرة تحليلية ونقدية -، ط٢، بيروت، دار الطليعة، ١٩٨٧ م.
- ٤ - آراء نقدية في مشكلات الدين والفلسفة والمنطق، بيروت، دار الأندلس، ١٩٨١ م، (نافذ).
- ٥ - الشورى - طبيعة الحاكمة في الإسلام -، بيروت، دار الأندلس، ١٩٨٤ م، (نافذ).
- ٦ - من أعلام الفكر الفلسفـي الإسلامي، بيروت، الدار العالمية، ١٩٨٢ م، (نافذ).
- ٧ - مع سيد قطب في فكره السياسي والديني، ط٢، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٩٧٩ م، (نافذ).
- ٨ - من وحي الحسين: التزام وثورة، بيروت، مؤسسة الكتاب، ١٩٨٠ م، (نافذ).
- ٩ - وهم الحب والعمر، بيروت، دار إقرأ، ١٩٨٣ م، (نافذ).
- ١٠ - أصول كتابة البحث وقواعد التحقيق، بيروت، دار الطليعة، ١٩٩٣ م.

ويصدر قريباً

- المنطق الفلسفـي الإسلامي (من القرن السابع حتى القرن التاسع الهجري)

# كتب فلسفية

## صادرة عن دار الطليعة

تاريخ الفلسفة: اميل برهيه

(١) الفلسفة اليونانية (طبعة ثانية)

(٢) الفلسفة الملتوية والرومانية (طبعة ثانية)

(٣) العصر الوسيط والنهضة (طبعة ثانية)

(٤) القرن السابع عشر (طبعة ثانية)

(٥) القرن الثامن عشر (طبعة ثانية)

(٦) القرن التاسع عشر ١٨٠٠ - ١٨٥٠

(٧) الفلسفة الحديثة

الموسوعة الفلسفية (طبعة خامسة)

إعداد لجنة من العلماء والأكاديميين السوفيات

بإشراف م. روزنثال وب. يودين

### معجم الفلسفة

الفلسفه، الماناطقه، المتكلمون، اللاهوتيون، المتصوفون

إعداد: جورج طرابيشي

هيغل: موسوعة علم المجال (طبعة ثانية)

- المدخل إلى علم المجال / فكرة المجال

- الفن الرمزي / الكلاسيكي / الروماني

- فن العمارة / النحت / الرسم / الموسيقى / الشعر

هيغل: علم ظهور العقل

ترجمة مصطفى صفوان

تطور الفكر الفلسفى (طبعة رابعة)

تيدور اوизرمان

رسالة في اللاهوت والسياسة (طبعة ثلاثة).

سينوزا

## **مداخل الفلسفة المعاصرة**

فكرة الفلسفة منذ هيجل، الأفكار السياسية، التحليل النفي، علم العلم، الوجوديات،  
الظهورية، البنوية، الفكر التقني.  
جامعة من المؤلفين  
إعداد وترجمة د. خليل أحد خليل

## **الوجود والقيمة**

سامي خربيطل

موت الإنسان في الخطاب الفلسفى المعاصر  
هيدجر، ليثي ستروس، ميشيل فوكو  
د. عبد الرزاق الدواى

## **الميتافيزيقا، العلم والإيديولوجيا (طبعة ثانية)**

عبد السلام بنعبد العالى

التطور والنسبة في الأخلاق  
د. حسام عي الدين الألوسي

## **بعد الجهمي**

نحو نقد النظرية الجهمية الماركسية

هربرت ماركوز

## **أرساطو**

الفرد تايلور

ترجمة: د. عزت قرني

## **هيغل والهيغليمة**

رينه سيررو

ترجمة: د. أدونيس العكره

## **بناء النظرية الفلسفية**

دراسات في الفلسفة العربية المعاصرة

د. محمد زقدي

## **العقلانية المعاصرة بين النقد والحقيقة**

(طبعة ثانية منقحة)

د. سالم يقوت

**فلسفة العلم المعاصرة ومفهومها للواقع**  
د. سالم بفروت

**الزمان التارينجي**  
من التاريخ الكلي إلى التاريخ الفعلية  
د. سالم بفروت

**المثقف والسلطة**  
دراسة في الفكر الفلسفى الفرنسي المعاصر  
محمد الشيخ

**كتاب الجرح والحكمة**  
الفلسفة بالفعل  
د. سالم حميش

**أضواء فلسفية على ساحة الحرب اللبنانية**  
د. أنطوان خوري

٢٠٠٠/٩٤/١١٦٤

طبعة دار الكتب ساحة رياض المسلح بناية المعاشرة ٥٣٥٠٣٩: تلفر (١) ٦٤٠٠٣٩